

# فقیہ عصر میر کاروال

تذکرہ فقیہ ملت استاذ الائเซز  
حضرت مولانا مفتی محمد ظفیر الدین مفتاحی  
سابق مفتی دارالعلوم دیوبند

مرتب  
مولانا مفتی اختر امام عادل قاسمی (مہتمم جامعہ)

شائع کردہ  
مفتی ظفیر الدین اکیڈمی و ادارہ دعوت حق جامعہ ربانی



رسالہ دعوت حق کی خصوصی پیشکش

## فقیہ عصر میر کاروال

تذکرہ فقیہ ملت استاذ الاساتذہ

حضرت مولانا مفتی محمد ظفیر الدین مفتاحی " "

سابق مفتی دارالعلوم دیوبند

مرتب: مولانا مفتی اختر امام عادل قاسمی (مہتمم جامعہ)

شائع کردہ

مفتی ظفیر الدین اکیڈمی و ادارہ دعوت حق جامعہ ربانی منور واشريف

JAMIA RABBANI JAMIA NAGAR MANORWA SHARIF

,P.O.SOHMA,VIA; BITHAN ,DIST;SAMASTIPUR BIHAR INDIA

.848207.MOB.09934082422-9473136822.email:

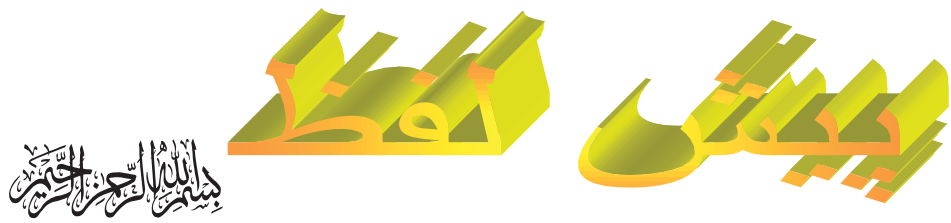
[jamia.rabbani@gmail.com](mailto:jamia.rabbani@gmail.com) [www.jamiarabbani.org](http://www.jamiarabbani.org)

## اس شمارہ کے فلمکار

| نمبر شمار | مضامین                                  | قلم کار                                       | صفحات |
|-----------|-----------------------------------------|-----------------------------------------------|-------|
| ۱         | پیش لفظ                                 | مولانا مفتی اختر امام عادل قاسمی              | ۵     |
| ۲         | سیکولر حکومت کا مطلب (یادگار اداریہ)    | حضرت مفتی محمد ظفیر الدین مفتاحی <sup>ؒ</sup> | ۸     |
| ۳         | ایک یادگار دستاویزی مضمون               | مولانا مفتی اختر امام عادل قاسمی              | ۱۳    |
| ۴         | شخصی احوال و کوائف                      |                                               | ۲۷    |
| ۵         | ۔۔۔ خاندانی روابط و تعلقات              | جناب وصی احمد شمسی (مدھوبنی)                  | ۲۷    |
| ۶         | دادا جان کی کہانی ۔۔۔                   | فضل سجاد ظفیر (نبیرہ مفتی صاحب)               | ۵۶    |
| ۷         | سو نجی خاکہ                             | مولانا اشتیاق احمد استاذ دار العلوم دیوبند    | ۶۳    |
| ۸         | علمی خدمات و احوال                      |                                               | ۶۹    |
| ۹         | تعمیر شخصیت میں مفتاح العلوم متواکل حصہ | ڈاکٹر مسعود احمد الاعظمی متوا                 | ۷۹    |
| ۱۰        | ایک رہرو علم کی رواداد سفر ۔۔۔          | حضرت مولانا محمد اسلام قاسمی دیوبند           | ۸۳    |
| ۱۱        | مفتی ظفیر الدین ریگی فقہی بصیرت         | مفتی محمد خالد حسین نیموی قاسمی               | ۱۰۳   |
| ۱۲        | ۔۔۔ اپنی تصنیفات کے آئینے میں           | مولانا اشتیاق احمد استاذ دار العلوم دیوبند    | ۱۱۱   |
| ۱۳        | ۔۔۔ فقیہ کبیر حضرت اقدس ۔۔۔             | مولانا مفتی ثار خالد (دیوبند)                 | ۱۳۰   |
| ۱۴        | مفتی صاحب کے اسلوب تحریر کی خصوصیات     | مفتی تنظیم عالم قاسمی، حیدر آباد              | ۱۵۳   |

| صفحات | قلم کار                                | مضامین                         | نمبر شمار |
|-------|----------------------------------------|--------------------------------|-----------|
| ۱۶۶   |                                        | گوشہ تربیت                     | ۱۵        |
| ۱۶۶   | حضرت مولانا سعید الرحمن الاعظمی لکھنؤ  | کامیاب مریٰ، مشہور فقیہ اور--  | ۱۶        |
| ۱۷۸   | مفتي محمد ابو بکر قاسمی (در بھنگ)      | عزیزوں اور شاگردوں کے درمیان   | ۱۷        |
| ۱۸۹   |                                        | مشاهدات و تأثارات              | ۱۸        |
| ۱۸۹   | حضرت مولانا مفتی ابوالقاسم نعماںی      | آنے والی نسلوں کے لئے نمونہ    | ۱۹        |
| ۱۹۲   | حضرت مولانا غلام محمد وسطانوی          | پیکر طول عمر و حسن عمل         | ۲۰        |
| ۱۹۹   | حضرت مولانا مفتی سعید احمد پالپوری     | ایک عظیم سبق آموز شخصیت        | ۲۱        |
| ۲۰۱   | مولانا مفتی عزیز الرحمن فتحپوری        | مفتي ظفیر الدین شخصیت اور--    | ۲۲        |
| ۲۱۶   | مولانا مفتی عبد اللہ مظاہری (ہانسوت)   | ایک مثالی شخصیت                | ۲۳        |
| ۲۱۹   | جناب مولانا مفتی ثناء الہدی قاسمی پٹنہ | وہ اپنی ذات میں ایک انجمان تھے | ۲۴        |
| ۲۲۶   | مولانا نور الحق رحمانی قاسمی پٹنہ      | اس کی امیدیں قلیل، اس کے--     | ۲۵        |
| ۲۳۷   | مفتي محمد سلمان منصور پوری مراد آباد   | ہمارے مشفق استاذ               | ۲۶        |
| ۲۵۰   | مولانا مفتی اختر امام عادل قاسمی       | -- لیکن تو چیزے دیگری          | ۲۷        |
| ۳۱۵   | مولانا مفتی فخر عالم نعماںی، سمسمی پور | کمالات و خصوصیات مخدوم ملت     | ۲۸        |
| ۳۲۵   | مولانا شاہ امام اللہ ندوی، سمسمی پور   | ایک جامع شخصیت                 | ۲۹        |

|     |                                  |                                     |    |
|-----|----------------------------------|-------------------------------------|----|
| ۳۳۳ | مولانا کمال اختر قاسمی (علی گڑھ) | مدتوں رویا کریں گے جام و پیانہ تجھے | ۳۰ |
| ۳۳۸ | مولانا مفتی فخر عالم نعmani      | آئینیہ حیات                         | ۳۱ |
| ۳۲۲ |                                  | منظومات                             | ۳۲ |
| ۳۲۲ | مولانا احمد سجاد القاسمی صاحب    | مشک یادبو                           | ۳۳ |
| ۳۲۳ | مولانا احمد سجاد القاسمی صاحب    | قطعات                               | ۳۴ |



# کچھ کہنے سے پہلے، کچھ سننے سے پہلے

اخترا مام عادل قاسمی

آج یہ رسالہ پیش کرتے ہوئے بڑی مسرت کا احساس ہو رہا ہے، یہ دراصل اس عظیم شخصیت کے لئے نذرانہ عقیدت ہے جس نے نصف صدی سے زیادہ عرصہ تک علم و قلم کی دنیا پر بے تاج حکمرانی کی، اور فلک و فن کے شہسواروں کی ایک پوری فوج تیار کی، جس کے اشہب قلم سے مختلف موضوعات پر ایک لاہبریری تعمیر ہوئی، جس نے ساری زندگی خدا اور بندگان خدا کے لئے بے تکان محنت کی اور کبھی کسی صلہ کی طلبگار نہ ہوئی،۔۔۔ حضرت مولانا مفتی محمد ظفیر الدین مفتاحیؒ کے سانحہ ارتحال سے علمی دنیا میں جو خلا پیدا ہوا ہے، اس کا پر ہونا آسان نہیں ہے، اور نہ ایسی شخصیتیں نگارخانہ ہستی میں بار بار جنم لیتی ہیں، آپ کے انتقال سے جو کمی پیدا ہوئی اسے ایک دنیا نے محسوس کیا، دنیا ایک بڑے خادم علم سے محروم ہو گئی، مسلسل پانچ دہائیوں تک جس کی زبان و قلم سے علم و فن کی فضاؤں میں ارتعاش پیدا ہو جاتا تھا، جو بزرگوں کی وراثت کا امین اور تاریخ کی صالح قدروں کا علمبردار تھا، اور جس کے لمحوں میں صدیوں کی وسعتیں

سمٹ آئی تھیں، اس کا ہمیشہ کے لئے خاموش ہو جانا کوئی معمولی حادثہ نہیں ہے، اللہ پاک  
نعم البدل عطا فرمائیں اور ان کے ساتھ خصوصی کرم کا معاملہ فرمائیں، آمین ۔۔۔

۔۔۔ آسمان تیری لحد پہ شب نم افشاری کرے

سبزہ نورستہ اس گھر کی نگہبانی کرے

مفتشاً صاحب کا وصال ہوا تو میں بیرون ملک ایک سفر پر تھا، مفتی  
صاحب مہینوں سے صاحب فراش تھے، اس لئے ہر لمحہ دم واپسی کا اندیشہ متوقع تھا  
۔۔۔ جب وفات کی خبر ملی تو دل و دماغ پر سناثا چھا گیا، سفر سے ہی ایک سیمینار کی ترتیب  
بنائی اور واپسی پر جامعہ ربانی میں بجلت اس کا انعقاد عمل میں آیا، جس میں ملک کے ممتاز  
اصحاب علم و قلم اور مفتی صاحب کے مخصوص اہل تعلق اور تلامذہ کو دعوت دی گئی، وقت  
کم تھا، اس کے باوجود کئی ممتاز شخصیتوں نے شرکت کی، اور شہری سہولیات کے نقدان  
اور ایک کورڈ دیہات ہونے کے باوجود سیمینار توقع سے زیادہ کامیاب رہا، کئی اصحاب علم  
نے اس کو تاریخی سیمینار قرار دیا، بعض اہل قلم عوارض کے سبب شرکیت نہ ہو سکے، لیکن  
ان کی تحریریں شامل ہوئیں، بعض اکابر نے اپنے پیغامات ارسال فرمائے، کئی شخصیتوں  
نے زبانی اظہار خیال پر اکتفا فرمایا، بہر حال مفتی صاحب کی شخصیت پر ان کی وفات کے  
بعد یہ پہلا سیمینار تھا، تعزیتی شششیں تو دہلی اور متعدد جگہوں پر بھی ہوئیں، لیکن باقاعدہ  
سیمینار پہلی بار کرنے کی سعادت جامعہ ربانی کو حاصل ہوئی، جوان کی دینی آرزوں کا مینارہ  
نور اور امیدوں کا آخری چراغ ہے، مجھے امید تھی کہ ملک میں ان کے قدر دانوں کی کمی

نہیں ہے، کئی اہم اداروں اور شخصیات کو ان کے ساتھ اختصاص حاصل ہے، اس لئے ان کی حیات و خدمات پر بڑی سطح پر کچھ سیمینار یا پروگرام وغیرہ ہونگے، لیکن ان کی وفات پر دو سال سے زیادہ کا عرصہ بیت گیا، ایسی کوئی چیز کہیں نظر نہیں آئی، اس طرح جامعہ ربانی کا یہ سیمینار اب تک کا پہلا اور آخری سیمینار ہے،

اللہ پاک جزئے خیر سے نوازے جناب مولانا ڈاکٹر سعود عالم قاسمی صاحب سابق ڈین شعبہ دینیات مسلم یونیورسیٹی علی گڑھ کو کہ انہوں نے مفتی صاحب کی شخصیت پر اہل قلم کے مضامین کا ایک مجموعہ مرتب فرمایا اور وہ حضرت مولانا خالد سیف اللہ رحمانی دامت برکاتہم کی دلچسپیوں سے اسلامک فقہ اکیڈمی دہلی سے شائع ہوا، لیکن مفتی صاحب کا قرض ابھی باقی ہے، ابھی بہت کچھ کام کرنے کی ضرورت ہے، جامعہ ربانی کے اسی سیمینار میں مفتی صاحب کی یادگار کے طور پر مفتی ظفیر الدین اکیڈمی کے قیام کا اعلان کیا گیا تھا، الحمد للہ یہ ادارہ سرگرم عمل ہے، کئی تحقیقی کام اس کے ذریعہ ہو رہے ہیں، ابھی اسلامی قانون کے موضوع پر انگریزی زبان میں دو جلدوں میں ایک مبسوط کتاب منظر عام پر آئی ہے، اسی طرح یہ رسالہ بھی اسی کا ایک حصہ ہے، اللہ نے چاہا تو مفتی صاحب کی شخصیت اور علوم پر مزید چیزیں بھی سامنے آئیں گی، اہل علم اور اصحاب تعلق سے درخواست ہے، کہ اس حقیر کی حوصلہ افزائی فرمائیں، اپنی علمی اور نادر تحریرات اور قیمتی مشوروں سے ہمارا تعاون فرمائیں، فجز اکم اللہ احسن الجزاء۔

(اخترا مام عادل قاسمی)

سیکولر حکومت کا مطلب اللہ تعالیٰ لا الہ الا وہ کا کردار

(مفیٰ صاحبؒ کے قلم سے رسالہ دارالعلوم دیوبند (اگست ۱۹۶۸ء) کا تحریر  
کرده اداریہ، ایک یادگار اور زندہ تحریر)

"اکثر اہل قلم نے اپنے مضامین میں اس حقیقت کا اظہار کیا ہے، کہ مفیٰ صاحبؒ نے ایک طویل عرصہ تک ماہنامہ دارالعلوم کا اداریہ تحریر کیا جبکہ وہ رسالہ کے مدیر نہیں تھے، بلکہ رسالہ کے ایڈیٹر جناب مولانا از ہر شاہ قیصر تھے، بطور نمونہ اگست ۱۹۶۸ء کا یہ اداریہ پیش کیا جا رہا ہے، اللہ پاک نے چاہا تو مفیٰ صاحب کے تمام اداریوں کو ایک کتابی صورت میں شائع کرنے کی کوشش کی جائے گی، کیونکہ کسی رسالہ کا اداریہ اس دور کے حالات کا عکاس ہوتا ہے، اور مفیٰ صاحب کی تحریروں میں اس کی پوری نمائندگی ہوتی تھی، اس طرح تاریخ کے ایک خاصے حصے پر روشنی پڑ سکے گی۔ اخترام امام عادل) سیکولر حکومت کا مطلب اب تک یہ سمجھا جا رہا تھا کہ حکومت کا کوئی مذہب نہ ہو گا، تمام ملک کے باشندوں کو آزادی ہو گی کہ جس مذہب کو چاہیں اختیار کریں، چنانچہ ملک کے دستور میں اس کی صراحة بھی ہے کہ کوئی کسی کے مذہب یا مذہبی جذبات کو ٹھیک نہیں پہونچا سکتا، مگر اس ماہ "ہماڑا تجسس" میں نائب وزیر اعظم مرار جی ڈیسائی کا جو انٹرویو آیا ہے اس میں یہ دیکھ کر میں حیرت زدہ رہ گیا، کہ نائب وزیر اعظم نے ہندو مسلم دونوں کے مذہبی جذبات کو یہ کہکر مجروح کرنے کی جرأت کی ہے، کہ نام و ام کا قصہ ختم ہونا چاہئے، یعنی نام ہندو مسلم کے ایسے ہوں جس سے معلوم نہ ہو سکے کہ یہ ہندو ہے یا

مسلمان، اسی طرح شادی کے سلسلہ میں انہوں نے کہا ہے کہ ہندو مسلم باہم شادی ہونی چاہئے، اپنا یہ خیال ہے کہ نائب وزیر اعظم نے یہ کہکر دونوں مذہبوں کے ساتھ اچھا معاملہ نہیں کیا اور دونوں کے مذہب میں قصدً امد اخلت کا گناہ مول لیا ہے، جس کا انہیں کوئی حق نہیں پہنچتا تھا،

مسلمان شریعت میں صراحة موجود ہے کہ کافر و مشرک مردیا عورت سے شادی جائز نہیں ہے، قرآن حدیث اور فقہ ہر جگہ یہ صراحة موجود ہے، اور اپنا خیال یہ ہے کہ یہی ہندوؤں کے مذہب میں بھی ہو گا، کہ مسلمان مردیا مسلمان عورت سے کسی ہندو کا شادی کرنا درست نہیں،

نائب وزیر اعظم نے یہ کہکر کروڑوں مذہبی باشندوں کو دلی تکلیف پہنچائی ہے، کیا مرارجی ڈیسائی اس کے لئے تیار ہیں کہ اپنے پوتے پوتیوں کا نام مسلمان یا عیسائی قسم کا رکھیں یا خود اپنا نام بدل ڈالیں؟ کیونکہ قاعدہ ہے جو جس اصول کا قائل ہوتا ہے پہلے خود اس کو اس پر عمل کرنا پڑتا ہے، سب سے پہلے ان کو چاہئے کہ اپنا نام بد لیں، اپنے رشته داروں کی شادی مسلمانوں میں کریں، مرارجی مرد آہن کہے جاتے ہیں، ذرا یہ عمل کر کے دکھائیں تو ہم بھی جانیں۔

پورے ملک کو سوچنا چاہئے کہ ارباب حکومت اس ہندوستان کا کیا بنانا چاہتے ہیں؟، کیا مذہبی طبقہ خواہ ہندو ہو خواہ مسلمان، اس کے لئے آمادہ ہے کہ وہ مذہب سے دست کش ہو جائے اور جیتے جی مذہب کا اس طرح حلیہ بگڑتے ہوئے دیکھئے اور کچھ نہ

بولے، ایک مسلمان ہونے کی حیثیت سے پوری ذمہ داری سے کہہ سکتا ہوں کہ ایک مسلمان کبھی مذہبیہ برداشت نہیں کر سکتا، کہ وہ ہندو عورت یا ہندو مرد سے شادی بیاہ کرے، یا نام عبد الرحمن کے بجائے رام چندر اور کشن کانت رکھے، یہی حال کم و بیش ہندو طبقہ کا ہے، کیا اس ملک میں کبھی ہندو مسلم بھائی بھائی بن کر نہیں رہ چکے ہیں، کیا مذہب پر قائم رہتے ہوئے ہندو مسلم اتحاد کی تاریخ میں کوئی مثال نہیں ہے، اگر ہے اور یقیناً ہے تو پھر میں پوچھتا ہوں کہ ارباب حکومت ایسی بہکی بہکی باتیں کیوں کرتے ہیں؟ نام بد لئے اور شادی کرنے سے کہیں میل ملاپ ہوتا ہے، اگر ایسا ہوتا تو آج اس ملک میں شودر اور برہمن کا جھگڑا نہ ہوتا، خود برہمن اور شودر میں شادی ہوتی اور ان میں میل ملاپ ہوتا۔

مرا جی جیسے دانشور اور اہل علم سے ایسی کچی باتوں کی مجھے کبھی توقع نہیں تھی، کوئی اور کہتا تو حیرت نہیں ہوتی، مگر اتنا مضبوط آدمی اتنی لچر اور کمزور بات کہے حیرت ہے، کیا نائب وزیر اعظم اپنی ان باتوں پر دوبارہ غور فرمائیں گے۔

### دارالعلوم دیوبند اور دینی اداروں کا کردار

دارالعلوم دیوبند ایک دینی تعلیمی ادارہ ہے، جو ایک سو پانچ چھ سال سے اسلام، اسلامی تعلیمات اور اسلامی عقائد و اخلاق کی تعلیم دے رہا ہے، اس نے خطرات سے بے نیاز ہو کر عوام و خواص سے ہمیشہ ایسی باتیں کہی ہیں جو عام طور پر ہر انسان میں اس کی

انسانیت و ثراحت کو جھنگھوڑتی ہیں اور اسے سرکشی اور جور و تعدی سے روکتی ہیں، دارالعلوم دیوبند کے علماء اور اسلاف و اکابر نے صرف مسلمانوں ہی کی رہنمائی کا فریضہ انجام نہیں دیا، بلکہ انہوں نے اس ملک کے تمام باشندوں کو اخلاق و اعمال کی پاکیزگی کا درس دیا، آپ یقین کریں کہ دارالعلوم اور اس کی علمی، تعلیمی اور اخلاقی شاخیں جو ملک میں پھیلی ہوئی ہیں، نہ ہوتیں، تو یہاں کے باشندے اس طرح آزادی کی دولت سے سرفراز نہیں ہوتے، اسی طرح یہاں کے بستے والے حیاء و شرمن، عدل و مساوات، عفت و عصمت اور امن و سکون کی زندگی کے لئے ترستے ہوتے،۔۔۔ اس دینی ادارے نے مختلف پہلو سے ملک و ملت کی خدمت انجام دی ہے، آج کی متعصب دنیا اس کا صحیح اندازہ نہیں لگاسکتی، کہ اگر دارالعلوم کا فیض بے کراں نہ ہوتا تو اس کا حشر کیا ہوتا، ججۃ الاسلام حضرت نانو توی قدس سرہ سے لے کر حکیم الاسلام حضرت مولانا قاری محمد طیب صاحب دامت برکاتہم تک اور حضرت مولانا یعقوب نانو تویؒ سے حضرت العلامہ مولانا بلياوی بلکہ حضرت مولانا فخر الدین احمد مدظلہ تک درس و تدریس، وعظ و تقریر، تصنیف و تالیف، مناظرہ و مباحثہ اور ارشاد و بیعت کے ذریعہ جو اثرات اس ملک میں پیدا کئے ہیں، وہ رہتی دنیا تک دل و دماغ کو روشنی عطا کرتے رہیں گے۔

شیخ الہند حضرت مولانا محمود حسنؒ، حکیم الامم حضرت تھانویؒ، محدث العصر حضرت کشمیریؒ، شیخ الاسلام حضرت مدینؒ، مفتی اعظم مولانا کفایت اللہؒ، مفکر اسلام مولانا عبید اللہ سندھی، حامی ملت مولانا منصور النصاریؒ، عارف باللہ مفتی عزیز الرحمن عثمانی

، ادیب وقت حضرت مولانا حبیب الرحمن عثمانی، شارح حدیث حضرت مولانا شبیر احمد عثمانی، شیخ الفقہ والا دب مولانا اعزاز علی، محدث وقت حضرت مولانا میاں اصغر حسین صاحب، مجاہد ملت مولانا حفظ الرحمن اور دوسرے اسلاف و اکابر کی حیات کا مطالعہ کریں ، ان کی علمی، دینی اور سیاسی خدمات کا جائزہ لیں پھر اندازہ ہو گا ہندوستان ہی نہیں بلکہ دنیا پر دارالعلوم کا کتنا بڑا احسان ہے۔

مفتی صاحب کی حیات میں لکھا گیا ایک مضمون



## اختر امام عادل قاسمی

بانی و مہتمم جامعہ ربانی منوروا شریف، سمستی پور، بہار  
سابق استاذ حدیث و صدر کلیتہ الشریعۃ دارالعلوم سبیل السلام حیدرآباد

(یہ ایک یادگار مضمون ہے، جو حضرت مفتی صاحبؒ کی حیات مبارکہ میں لکھا گیا، ایک یادگار اور تاریخی مجلس میں خود مفتی صاحب کے سامنے پڑھا گیا، مفتی صاحب نے اس کو اپنی پسندیدگی کی سند عطا فرمائی اور اس پر اپنے دستخط ثبت فرمائے، اس کا پس منظر یہ ہے کہ جون ۲۰۰۲ء میں مسلم پرسنل لاء بورڈ کا انتخابی اجلاس دارالعلوم حیدرآباد میں منعقد ہوا، اسی موقعہ پر اجلاس کے اختتام پر دارالعلوم سبیل السلام میں مفتی صاحب کے تلمیذ ارشد، حیدرآباد کی علمی و دینی نشائۃ ثانیہ کے معمار اور دارالعلوم سبیل السلام کے بانی و ناظم ذی وقار حضرت مولانا محمد رضوان القاسمیؒ نے مفتی صاحب کے لئے "جلسہ اعتراض خدمات" طے کیا، اس میں اکابر کے زبانی اظہار خیال کے علاوہ دو حضرات کے لئے تحریری مقالہ کی تجویز پاس ہوئی، ان میں مفتی صاحب کے عزیزو قریب اور معتمد خاص جناب ڈاکٹر سعود عالم قاسمی صاحب مدظلہ س سابق ڈین شعبہ دینیات مسلم یونیورسٹی علی گڑھ کے علاوہ دوسرانام حقیر راقم الحروف کا تھا، اسی تجویز کے تحت یہ مقالہ لکھا گیا تھا، اور جلسہ میں پڑھا

گیا، یو ارڈ مفتی صاحب کے ایک اور نامور تلمیز، معروف علمی و روحانی گھرانے کے چشم و چراغ حضرت مولانا محمد ولی رحمانی صاحب دامت برکاتہم کے ہاتھوں پیش کیا گیا..... وہ ایک یادگار اور تاریخی مجلس تھی، کیونکہ اس مجلس کے علاوہ کبھی کوئی مجلس مفتی صاحب کی حیات میں آپ کے اعتراض خدمات کے لئے منعقد نہیں ہوئی، ..... مفتی صاحب کی خواہش تھی کہ یہ مضمون ان کی زندگی میں کتابچہ کی صورت میں شائع ہو جائے، میرا بھی ارادہ تھا لیکن آج کل پر ٹلتا رہا، کسے خبر تھی کہ زندگی کا تھکانہ مسافر اتنی جلد ہم سے رخصت ہو جائے گا، ان کے انتقال پر ملال کے بعد میرا حوصلہ بھی جواب دے گیا، زندگی کی ساری رونقیں ماند پڑ گئیں، سارا نظام حیات تعطل کا شکار ہو گیا، وہ کیا گئے کہ زندگی ساری اداس ہے، ..... آج ایک عرصہ کے بعد وہ قرض ادا ہو رہا ہے، یہ مفتی صاحب کی شخصیت پر ان کی زندگی میں لکھا گیا غالباً واحد مضمون ہے جس کو خود مفتی صاحب نے ملاحظہ فرمائے و سخت فرمائے، اس طرح اس کی ایک دستاویزی اہمیت ہے، اسی لئے اس کو جوں کا توں شائع کیا جا رہا ہے تاکہ اس کی یادگاری حیثیت برقرار رہے ..... ڈاکٹر سعود عالم صاحب کا مضمون شاید محفوظ نہ رہ سکا، جیسا کہ ان کی گفتگو سے اندازہ ہوا - اخترامام عادل قاسمی)

بسم الله الرحمن الرحيم

”فقیہ ملت حضرت مولانا مفتی محمد ظفیر الدین صاحب مقنای“  
مفتی دارالعلوم دہوند

## ”کمالات و امتیازات“

خواص المفتی  
مفتی دارالعلوم دہوند  
بریج افغانستان  
۱۳۷۴

از

## اختر امام عادل

سائبی استاذ حدیث و صدر کلیہ الشریعہ  
دارالعلوم مسیان اسلام جیدر آباد  
ہنریم جامدہ بانی، مسیو و اشرف سیقی پور، بہار

# فقیہ ملت حضرت مولانا مفتی محمد ظفیر الدین

## صاحب مفتاحی-کمالات و امتیازات

### (تعمیر شخصیت کے شاندار نمونے)

ہر دور میں بعض ایسی شخصیتیں ہوئی ہیں جن کے ظاہری سر اپا کو دیکھ کر ان کے علمی قدر و قیمت کا اندازہ نہیں لگا یا جا سکتا، ان کا علم ان کی تحریروں سے مترشح ہوتا ہے، ان کے علمی کارنامے ان کی عظمت اور جلالت شان کی دلیل ہوتے ہیں، جن کی ظاہری زندگی بہت خاموش مگر باطنی طور پر وہ سارے زمانے سے ہم کلام، جو اسباب کی دنیا میں مسکین اور بے وسیلہ، مگر علم و فن کے حقیقی ہتھیاروں سے لیس، جو ظاہری ساری دنیا سے کنارہ کش اور لا تعلق، مگر وقت آنے پر متحرک زندگی کیلئے وہی سب سے پیش پیش، جن کا اندازہ اپنے شاگردوں اور اہل تعلق کے ساتھ دوستانہ اور متواضعانہ، مگر اہل معرفت کیلئے وہ عظمت و احترام کے پہاڑ، جن کی زبان و قلم بالکل سادہ و عام فہم، مگر در حقیقت وہ سہل ممتنع اور معانی سے لبریز، مصنوعی تکلفات سے بالاتر، جو ہر تکلف سے تکلیف محسوس کریں، جن کیلئے ہر دل میں جگہ، جن کی خاطر ہر دیدہ تر محو

استقبال، جو ہر شخص کی تکلیف کو اپنی تکلیف محسوس کریں، جو ہر غم کو اپنا غم اور ہر درد کو اپنا درد سمجھیں، یعنی ہمارے اس تکلفات کی دنیا کیلئے بالکل اچھوتی شخصیت، ایسے لوگ ہر دور میں پیدا ہوئے مگر بہت کم، جو بوریہ نہیں تھے مگر لوگوں کے دل ان کی طرف جھکتے تھے، جن کو دیکھ کر فقیری میں شاہی کا تصور ابھر تا تھا، ایسے لوگ تاریخ میں بہت کم ہوئے اور آج بھی بہت کم ہیں۔

میرے استاذ مکرم فقیہہ ملت، استاذ الالسان تذہ، رئیس القلم حضرت مولانا مفتی محمد ظفیر الدین صاحب مفتاحی<sup>ؒ</sup> (دامت برکاتہم) مفتی دارالعلوم دیوبند انہی کمیاب شخصیتوں میں ایک ہیں،

### ولادت اور تعلیم و تربیت

حضرت مفتی صاحب کی ولادت ۷ مارچ ۱۹۲۶ء بہار کے مردم خیز ضلع دربھنگہ کے پورہ نوڈیہا گاؤں میں ہوئی، والد ماجد جناب شمس الدین صاحب علاقہ کے معزز شخص تھے، مفتی صاحب کی شخصیت پر ان کی صالح تربیت کے گھرے اثرات مرتب ہوئے، ابتدائی تعلیم وطن میں حاصل کی، اس کے بعد مدرسہ محمودیہ راجپور نیپال تشریف لے گئے اور اپنی ابتدائی تعلیم کی تکمیل فرمائی، فارسی اور متوسطات کی تعلیم مدرسہ وارث العلوم چھپرہ میں (از ۱۹۳۲ء تا ۱۹۳۰ء) اپنے مربی کبیر اور عم زاد حضرت مولانا عبدالرحمن صاحب<sup>ؒ</sup> امیر شریعت خامس بہار واڑیسہ کے زیر تربیت رہ کر حاصل کی، اعلیٰ تعلیم کے

لئے جامعہ مفتاح العلوم جامع شاہی مئونا تھے بھنجن تشریف لے گئے اور وہاں شوال المکرم ۱۳۵۹ھ سے شعبان ۱۳۶۰ھ تک محدث کبیر حضرت مولانا حبیب الرحمن اعظمی، مجاہد جلیل حضرت مولانا عبد اللطیف نعماں اور دیگر اکابر کی سرپرستی اور نگرانی میں مدارج ترقی طے کئے۔

### خوب سے خوب تر کی جستجو

فراغت کے بعد عام طور پر طلبہ تلاش معاش کی سرگرمیوں میں گم ہو جاتے ہیں اور علم سے ان کا تعلق رسمی طور پر باقی رہ جاتا ہے، مفتی صاحب فراغت کے بعد بھی تلاش معاش میں نہیں بلکہ طلب علم کیلئے سرگردان رہے، مفتی صاحب نے علم کی کسی منزل پر قناعت اختیار نہیں کی، بلکہ خوب سے خوب تر کی جستجو میں رہے، ان کی اسی جستجو، اور ذوق و شوق نے ان کو اون کمال تک پہونچایا، حضرت مفتی صاحب کی اسی جستجو کی کہانی خود ان کی زبانی ملا خطہ فرمائیں۔ اپنی کتاب ”علمی مراسلے“ میں حضرت مولانا سید سلیمان ندوی کے تذکرے کے ذیل میں رقم طراز ہیں:

”سالانہ امتحان دیکر گھر نہیں گیا، متو میں رک گیا، حضرت الاستاذ مولانا حبیب الرحمن اعظمی مدظلہ کی خدمت میں آتا جاتا رہا، ایک دن دل کی بات زبان پر آئی، میں نے عرض کیا کہ حضرت! مجھے آپ دارالمحضین اعظم گڑھ میں رکھوادیں، تاکہ لکھنے کے ذوق کی تکمیل ہو جائے۔ مولانا نے فرمایا

سے کروں گا، اعظم گڑھ جانا ہوا اور سید صاحب سے ملاقات ہوئی تو تذکرہ ضرور کروں گا، اس جواب سے مجھے بہت خوشی ہوئی، میری خوش قسمتی سے ایک ہفتہ بعد ہی حضرت الاستاذ اعظم گڑھ تشریف لے گئے، کوئی اپنا علمی کام تھا، میری خوش بختی دیکھتے کہ اس سفر میں سید صاحب سے جب آپ کی ملاقات ہوئی تو از خود حضرت سید صاحب نے حضرت الاستاذ سے فرمایا کہ آپ اپنا کوئی اچھا شاگرد دے دیں، جس کو فقہ کیلئے اور لکھنے پڑھنے کا عمدہ ذوق بھی رکھتا ہو، اس موقع پر حضرت الاستاذ کو میری بات یاد آئی، سید صاحب نے فرمایا: ایک طالب علم ایسا ہے اور وہ اسی سال فارغ ہوا ہے اور ماشاء اللہ اس کی مجموعی صلاحیت قابل اطمینان ہے، میں جا کر اسے آپ کی خدمت میں بھیج دوں گا، آپ خود اندازہ لگا لیں گے، حضرت الاستاذ مدظلہ جب واپس آئے اور خدمت میں میری حاضری ہوئی تو یہ سارا واقعہ سنایا اور فرمایا تم میرا خط لے کر چلے جاؤ اور سید صاحب سے ملاقات کر آؤ، میں نے عرض کیا بہت اچھا، دو ایک دن بعد خط لکھوا کر اعظم گڑھ حاضر ہوا۔

وہاں پہنچ کر معلوم ہوا کہ سید صاحب جو نپور اپنی بھی کے یہاں گئے ہوئے ہیں، تیسرا دن تشریف لائیں گے تیسرا دن کوئی دس بجے حضرت سید صاحب تشریف لے آئے، گھر سے ہو کر جب دفتر میں آکر بیٹھ گئے تو مولانا نگرامی نے فرمایا اب جا کر میں، دفتر میں حاضر ہو کر میں نے سلام

عرض کیا، سامنے کر سی کی طرف اشارہ کر کے فرمایا بیٹھ جائیں، یہ میری سب سے پہلی ملاقات تھی، چند منٹ بعد فرمایا کہاں سے آنا ہوا؟ عرض کیا منو سے حاضر ہوا، فرمانے لگے اچھا مولانا اعظمی نے آپ کو بھیجا ہے؟ عرض کیا، جی ہاں، اور مولانا کا خط نکال کر سامنے رکھ دیا، فرمایا آپ نے دورہ حدیث پڑھ لیا؟ میں نے جواب دیا جی ہاں، اسی سال ختم ہوا ہے، فرمایا پھر اب کیا چاہئے؟ ماشاء اللہ آپ عالم دین بن گئے، پھر خود ہی فرمانے لگے دیکھ رہے ہیں کہ میں بوڑھا ہو چکا ہوں، اپنے تجربہ کی روشنی میں یقین دلاتا ہوں کہ اس علم سے دنیا نہیں ملتی، رہی دین کی بات تو وہ عمل سے متعلق ہے اور عمل کیلئے جتنا آپ پڑھ چکے ہیں بہت کافی ہے، عمل کر کے آخرت سنواریئے۔

پھر آپ چاہتے کیا ہیں؟ کہ اس کیلئے زحمت اٹھا کر یہاں آئے ہیں، میں نے جواب میں عرض کیا، سچی بات یہ ہے کہ آپ کی خدمت میں نہ دنیا طلب کرنے کی غرض سے حاضر ہوا ہوں اور نہ آخرت سنوارنے کی جستجو میں، میری یہ کھری کھری باتیں سن کر حضرت سید صاحب میری طرف حیرت سے دیکھنے لگے، پھر فرمایا آپ کا مقصد کیا ہے؟ عرض کیا حضرت! میں نے بچپن سے اب تک پندرہ سال مدرسہ میں گزار دیئے ہیں، تھوڑا بہت جو ہو سکا پڑھا بھی مگر صحیح یہ ہے کہ رسوخ فی العلم جسے کہتے ہیں یا علمی شدھ بدھ اور بصیرت، وہ حاصل نہیں ہو سکی ہے، دل کی تڑپ یہ ہے کہ کچھ آئے اور کسی

درجے میں علمی مناسبت پیدا ہو جائے، میرے اس جواب کے بعد حضرت بالکل خاموش ہو گئے، فرمایا آپ کا کہاں قیام ہے؟ عرض کیا مولانا نگرامی صاحب کا مہمان ہوں، ہنس کر فرمایا جائیئے کھاکر آرام کیجئے، اب ظہر بعد ملاقات ہو گی۔<sup>1</sup> اس رواداد سے مفتی صاحب کا نقطہ نظر سامنے آتا ہے اور علم کے بعد علم اور رسوخ فی العلم کی کیسی طلب اور جستجو ان کے اندر تھی، اس کا اندازہ ہوتا ہے۔

## بزرگوں سے تعلق

انہوں نے اپنے بزرگوں سے علمی استفادہ کا سلسلہ جاری رکھا، اور ہمیشہ اپنے کو طالب علم سمجھا، حضرت مفتی صاحب نے اپنے نام بزرگوں کے جو مراسلات جمع فرمائے ہیں، ان کو پڑھنے سے اندازہ ہوتا ہے کہ مفتی صاحب کو فراغت کے بعد عہد تدریس میں بھی ہمیشہ اپنے بزرگوں سے گہرا علمی تعلق رہا، اور مختلف علمی مسائل و مراحل میں وہ ان سے مشورہ لیتے رہے، ہر مشکل وقت میں مفتی صاحب نے اپنے بزرگوں سے رجوع فرمایا اور ان بزرگوں نے بھی کبھی مفتی صاحب کی حوصلہ افزائی میں کمی نہیں کی، آگے بڑھ کر سینے سے لگا یا اور ہر ممکن طور پر ان کی مدد فرمائی، مفتی صاحب علامتی طور پر

مکتوبات سلیمانی کے بارے میں اپنا حال تحریر فرماتے ہیں:

”اپنا حال یہ رہا کہ جب کبھی فراغت زمانہ نے بے رخی دیکھائی یا دل پر زخم لگے تو مکتوبات سلیمانی نے ڈھارس بندھائی اور صبر و شکریائی کی ایک آہنی دیوار کھڑی کر دی، جس کو بڑے بڑے طوفان بھی متاثر نہیں کر سکا، اور جس کے سہارے زندگی کی ٹرین فرائیں بھرتے چلتی رہی، ان مکتوبات میں والدین کی سی محبت، اساتذہ کی سی شفقت اور مرشد و مریب کی تربیت، اور رشد و ہدایت سب کی سب جمع ہیں، پڑھنے والے آنکھیں کھول کر پڑھیں گے تو انہیں اپنے سوالات کے جوابات ملیں گے، دیدہ بصیرت میں روشنی آئے گی اور قلوب رحمت خداوندی سے معمور ہوتے نظر آئیں گے۔<sup>2</sup>

### اکابر سے استفادہ

حضرت مفتی صاحب واقعی بڑے خوش نصیب ہیں، ان کو اکابرین امت کا سایہ ملا، اور انہوں نے ان سے بھر پور فائدہ اٹھایا، ان اکابر نے علمی اور نجی ہر مسئلے میں مفتی صاحب کی رہنمائی فرمائی، مثلًا حضرت مولانا سید سلیمان ندویؒ اپنے ایک مکتب میں جو علمی مراسلے میں آٹھویں نمبر پر ہے، مفتی صاحب کو تحریر فرماتے ہیں:

”آپ کے محبت نامے سے خوشی ہوئی، آپ نے اپنے خط میں شروع ہی میں دو جگہ ”شومی“ قسمت اور ”بد نصیبی“ کے لفظ لکھے ہیں، قسمت اور عطا کے نصیب اللہ کے فعل ہیں، اور اللہ کے افعال کی طرف برائی کی نسبت نہیں کی جا سکتی، افسوس ہوتا ہے کہ عموماً بلوی کے سبب سے علماء کا دامن بھی لفظی سوء اعتماد سے عدم تنبہ کے سبب پاک نہیں ہوتا، احتراز فرمائیے، اس کی جگہ محرومی لکھئے، محمد اللہ قرآن کا ترجمہ پڑھنا شروع کیا، اور اس کا فائدہ بھی محسوس فرمایا، زاد کم اللہ تعالیٰ ہے نفعاً، آپ کو جو کھٹک آخرت سے متعلق ہوتی ہے یہی وہ سچ ہے جو انشاء اللہ صحیح آبیاری سے نشو نما پائے گا، آپ بعض اوقات مقررہ میں ”اللَّمَ يَعْلَمُ بَانَ اللَّهَ يَرَى“ کا مراقبہ کریں۔

آپ کسی طبیب کی طرف بھی توجہ فرمائیں، معدہ کی خرابی کا اثر تو نہیں جو ایسا خواب دیکھتے ہیں ایک دعا بھی لکھتا ہوں، اعوذ بالله من الشیطان و شر هذه الرویا، ۳ بار، پھر باعین طرف منه کر کے پہلو بدل لیں۔<sup>3</sup>

ایک مکتوب میں تحریر فرماتے ہیں:

”آپ صبر و شکر سے دنیا کی تکلیفوں کو برداشت کریں، کوئی کسی کو دھوکہ نہیں دیتا وہ دھوکہ خود اپنے ہی کو دیتا ہے، ولا یحیق المکر

السیئی الا با هله، اللہ تعالیٰ سے دعا ہے کہ وہ آپ کی نصرت فرمائیں اور آپ کو اپنی مرضیات کی اتباع کی توفیق بخیشیں۔<sup>4</sup>

ایک اور مکتوب میں تحریر فرماتے ہیں:

”حزن و مال کا نتیجہ ترک اعمال تو کسی طرح درست نہیں۔

نوامرات تلخ ترمی زن چو ذوق نغمہ کم یابی۔

دنیا میں غم احوال کا نہیں اعمال کا چاہئے، جس غم سے اعمال میں فرق آجائے وہ تو محرومی کا سبب ہے یہ غم دین کا غم نہیں ہو سکتا، اور زیادہ بیداری اور زیادہ عبادت اور زیادہ دعا اور زیادہ اضطراب اور زیادہ اضطرار چاہئے کہ یہ حالات دور ہوں، اور یہ مصائب دفع ہوں۔<sup>5</sup>

حضرت مفتی صاحب نے اپنے جن بزرگوں کا بہت گہرا اثر قبول کیا ہے ان میں حضرت علامہ گیلانی <sup>رہبھی</sup> ہیں، علامہ گیلانی <sup>رہن</sup> نے مختلف موقع پر مفتی صاحب کو اپنے علمی مشوروں اور رہنمائیوں سے نوازا ہے، ۲/۱۹۵۰ء کے ایک طویل مکتوب میں مفتی صاحب کو تحریر فرماتے ہیں:

”آپ ابھی زندگی کے ابتدائی ایام میں ہیں، سب سے بڑا دشوار مسئلہ تصنیف و تالیف کے کاروبار میں کتابوں کا ہے، جن کا موجودہ حالات

<sup>4</sup> - ص: ۷۳، مکتوب: ۷۳

<sup>5</sup> - ص: ۳۸، مکتوب: ۳۸

میں وسیع پیمانے پر مہیا ہونا آسان نہیں ہے، تاہم کچھ کتابوں سے چارہ نہیں، درسی کتابیں تو کم از کم آپ کے مدرسہ میں یا آس پاس کے مولویوں کے پاس مل جائیں گی، اسی امر کو پیش نظر رکھتے ہوئے ایک مشورہ تو ایسی کتابوں سے تعلق رکھتا ہے جن کیلئے کتابوں کی چند اس ضرورت نہ ہو گی، صرف فکر و غور کی صلاحیت ہے اور وہ یہ ہیں جن کی اس زمانہ میں سخت ضرورت ہے، (پھر حضرت مولانا گیلانی<sup>۱</sup> نے چار عنوانات اور ان سے متعلق ضروری تفصیلات تحریر کی ہیں، اور مفتی صاحب کو مشورہ دیا ہے کہ آپ ان پر کام کریں، ۱۔ مصائب النبی وآل النبی، ۲۔ انسانیت بیمار ہے، ۳۔ الوفود والمکاتیب۔ ۴۔ بعض مشاہیر صحابہ،<sup>۶</sup>

مکتوب: ۳ میں فرماتے ہیں:

”آپ کے مکتوبات کو دیکھ کر ضرورت محسوس ہوئی کہ چند چیزوں کے متعلق آپ کی خدمت میں عرض کر دوں، تاریخ المساجد کے سلسلہ میں یہ عرض کرنا ہے کہ کہیں ایسا نہ ہو کہ اس کے پیچھے پڑ کر آپ دوسری چیزوں کو چھوڑ بیٹھیں، مطلب یہ ہے کہ آپ کی تحریروں اور انشائی صلاحیت کو دیکھ کر میں یہ توقع کرتا ہوں کہ جیسے جیسے مشق و تجربہ آپ کا بڑھتا جائیگا آپ انشاء اللہ ایک پختہ کار مصنف بن کر اسلام کی خدمت کریں گے، بس مناسب یہ ہے کہ تاریخ المساجد کے ساتھ ساتھ اور بھی جن عنوانوں پر لکھنے

لکھانے کا خیال واردہ ہواں کو بھی مسلسل جاری رکھئے، اور تاریخ المساجد کے متعلق مطالعہ جاری رکھئے، یہ آسان کام نہیں ہے کہ چند کتابوں کے پڑھ لینے کے بعد آپ کو کافی مواد مل جائیگا جلدی سے کام نہ کیجئے، بر س دو برس یا جتنی مدت بھی لگ جائے اس کا خیال نہ کیجئے، یاد داشت کی ایک کتاب بنائیجئے، اور مطالعہ جاری رکھئے اس موضوع کے متعلق جو ملتا چلا جائے یاد داشت میں نوٹ کرتے چلے جائیے اور جب آپ کو محسوس ہو کہ مواد کافی جمع ہو چکا ہے تو ترتیب کا کام انجام دیجئے، اس کے لئے سینکڑوں کتابیں آپ کو پڑھنی پڑیں گی، خرید خرید کر کہاں تک پڑھتے رہیں گے ادھر ادھر سے عاریٰ جو کتاب بھی مل جائے، عربی، فارسی، اردو سب کو پڑھتے رہئے اور اسی کے ساتھ دوسرے عنوانوں پر بھی جو کچھ لکھنا چاہتے ہوں لکھتے رہئے۔<sup>7</sup>

حضرت مولانا مفتی عتیق الرحمن عثمانی<sup>8</sup> بانی ندوۃ المصنفین، دہلی

اپنے ایک مکتوب میں تحریر فرماتے ہیں:

”اسلام کا نظام عفت و عصمت“ بہت خوب ہے، جی جما کر

لکھئے، قدیم کتابوں کے علاوہ جدید کتابوں سے بھی مدد لینی چاہئے۔<sup>8</sup>

ایک اور مکتوب میں لکھتے ہیں:

<sup>7</sup> - ص: ۷۸

<sup>8</sup> - ص: ۲۱، مکتوب: ۱۲۷

”تاریخ ملت کے حصوں پر آپ کا مضمون پڑھ کر مولانا عبدالماجد صاحب نے بھی وہ حصہ طلب فرمائے ہیں ”جامع اموی دمشق“ جلد ارسال فرمائیے، کوئی اور بھی دلچسپ اور معیاری مضمون لکھتے، حلقة برہان میں بحمد اللہ اب آپ کافی نیک نام ہیں، مضامین کم لکھتے، مگر جو کچھ لکھتے، معیار کے مطابق لکھتے، معیار کی بقا بڑی بات ہے“<sup>9</sup>

### بزرگوں کا ماضی دیکھنا چاہئے

یہی وہ چیزیں ہیں جنہوں نے مفتی صاحب کی شخصیت کی تعمیر میں بنیادی روں ادا کیا اور مفتی صاحب مقیام العلوم متوا، نگرام لکھنؤ اور سانحہ مو نگیر کے مختلف ادوار سے گذرتے ہوئے دارالعلوم دیوبند پہنچ، اور آج دارالافتاء دارالعلوم دیوبند کے سب سے بزرگ، کہنہ مشق اور تجربہ کار مفتی ہیں (خیال رہے کہ یہ مضمون حضرت کی حیات میں لکھا گیا تھا) آج کے دور کی سب سے بڑی کمزوری یہ ہے کہ لوگ اپنے بزرگوں سے رابطہ نہیں رکھتے، نتیجہ یہ ہوتا ہے کہ ان کے استفادہ کا سلسلہ رک جاتا ہے، اور وہ بڑے آدمی نہیں بن پاتے، حضرت مفتی صاحب کی زندگی ایسے تمام لوگوں کیلئے مرقع عبرت ہے، میں نے مفتی صاحب کے ماضی اور ابتدائی عہد کا ذکر اسی لئے چھیڑا ہے کہ

بزرگوں کی زندگی کا ماضی جس قدر عبرت انگلیز اور سبق آموز ہوتا ہے، ان کا حال نہیں ہوتا، ان کے ماضی میں ایک عام انسان کیلئے رہنمائیوں کا سامان ہوتا ہے، اور وہ ایک متعلم اور صاحب طلب کیلئے نسخہ ارتقاء فراہم کرتا ہے۔ حضرت مولانا عبدالقدیر رائے پوری علیہ الرحمہ فرمایا کرتے تھے کہ: ”جو ہمارا ماضی دیکھے وہ کامیاب جو ہمارا حال دیکھے وہ ناکام“۔<sup>10</sup>

مفتي صاحب کے دور کی کوئی ایسی قابل ذکر شخصیت نہیں ملتی جن سے آپ کے علمی مراسم نہ ہوں، کچھ مفتی صاحب کی اپنی صلاحیت، اخذ کرنے والی طبیعت اور فطرت کی سلامتی کا دخل ہے اور کچھ ان بزرگوں سے روابط کا فیض کہ اللہ نے ان سے بڑے بڑے کام لئے اور اکابر اور اعیان امت نے ان پر بھر پور اعتماد کا اظہار فرمایا، بڑے اہم اہم کام ان کے سپرد کئے اور مفتی صاحب ایسے تمام آزمائشی مرحلوں سے پوری کامیابی کے ساتھ گزرے۔

### مفتي صاحب پر اکابر کا اعتماد

اعتماد کا اصل اظہار اہم ذمہ داریوں کی تفویض سے ہوتا ہے، لیکن بعض مرتبہ زبان و قلم سے بھی ایسے جملے نکل جاتے ہیں جن سے اعتماد اور عظمت و احترام کا اظہار ہوتا ہے، ”علمی مراسلے“ میں ایسے بعض مکاتیب

<sup>10</sup> - آپ بیتی، حضرت شیخ زکریا

ہیں جن کو پڑھ کر اندازہ ہوتا ہے کہ مفتی صاحب پر اکابر کو کس قدر اعتماد تھا اور ان کی قدر و قیمت بزرگوں کے دلوں میں کیسی تھی؟  
بعض نمونے ملا حظہ فرمائیئے:

حضرت مفتی صاحب کی پہلی شاہکار تصنیف "اسلام کا نظام مساجد" (جو پہلی بار ندوۃ المصنفین دہلی سے شائع ہوئی اور دوبارہ دارالعلوم سبیل السلام حیدرآباد سے شائع ہوئی) سید العلماء حضرت مولانا سید مناظر احسن گیلانی نے ملا حظہ فرمایا تو اپنے تاثرات کا اظہار ان الفاظ میں فرمایا:  
"اپنی محدود معلومات کی بنیاد پر کہہ سکتا ہوں کہ مساجد کے متعلق اتنی جامعیت کے ساتھ تمام پہلوؤں پر اتنی حاوی کتاب نہ صرف اردو بلکہ فارسی اور عربی میں بھی میری نظر سے نہیں گذری، وقت کی ایک بڑی ضرورت کی تکمیل میں مولانا موصوف نے اپنا وقت صرف فرمایا ہے، اگرچہ تالیف و تصنیف کے میدان کے تازہ واردوں میں ہیں، لیکن خالص نیت ان کی محنت کے بار آور کرنے میں مدد و معاون ثابت ہوئی، بظاہر موضوع کے متعلق مشکل ہی سے کوئی قابل ذکر مسئلہ غالباً ایسا باقی رہا ہے جس کا تذکرہ کسی نہ کسی حیثیت سے اس کتاب میں نہ آگیا ہو، ماشاء اللہ عبارت والفاظ، ترتیب سب میں سنجیدگی، متنانت اور صفائی و روشنی پائی جاتی ہے، اختلافی مسائل میں مولوی صاحب نے رفق و ملائمت کا پہلو

اختیار کر کے علماء کے طبقہ متصلہہ و مستفسفہ کیلئے ایک اچھا نمونہ پیش کیا ہے”<sup>11</sup> ”تاریخ مساجد“ کا موضوع مفتی صاحب کو مولانا گیلانی ہی نے دیا تھا، ابھی کتاب تیار بھی نہیں ہوئی تھی مگر اعتماد کی بنیاد پر حضرت مولانا گیلانی نے مفتی صاحب کو اپنے ایک مکتوب میں تحریر فرمایا:

”نظام المساجد کے مقدمہ کی ضرورت کب پیش آئے گی، میرا تو جی چاہتا تھا کہ تاریخ المساجد پر مقدمہ آپ مجھ سے لکھواتے، اس وقت آپ کا یہ نیاز مند زندہ رہا تو تعمیل ارشاد کو اپنی سعادت خیال کرے گا“<sup>12</sup> ایک اور مکتوب میں لکھتے ہیں:

”واقعہ تو یہ ہے کہ اس میدان کے آپ تازہ وارد نوجوانوں میں ہیں، آپ کی صلاحیتوں کو دیکھ کر دل اس پیشین گوئی کی جرأت کرتا ہے کہ مستقبل میں آپ کا قلم انشاء اللہ اسلام کی کوئی نمایاں خدمت انجام دے گا“<sup>13</sup> ایک موقع پر مفتی صاحب نے استفادہ کیلئے رمضان میں گیلانی قیام کرنے کی خواہش ظاہر کی تو حضرت مولانا گیلانی نے تحریر فرمایا:

<sup>11</sup> - حاشیہ ص: ۳۷

<sup>12</sup> - علمی مراسلے، ص: ۲۷، مکتوب: ۱

<sup>13</sup> - ص: ۸۷، مکتوب: ۹

”آپ نے رمضان میں گیلانی کی رونق افروزی کے ارادے کا اظہار فرمائے، لیکن واقعہ یہ ہے کہ اس مسئلے میں میرے مقصود در حقیقت یحییٰ میاں سلمہ تھے ورنہ استغفار اللہ آپ جیسے عالم کو قطعاً اس کی ضرورت نہیں، زیادہ سے زیادہ آپ میری لکھی ہوئی تفسیری جزوں کا مطالعہ کر سکتے ہیں ورنہ پڑھنے کی قطعاً ضرورت نہیں، ماشاء اللہ آپ ایک مستعد عالم ہیں۔“<sup>14</sup>

ایک خط کا آغاز ان الفاظ سے فرمایا:  
”رفع القدر، سلیم القدر، الصوفی الصافی الکاتب مولانا ظفیر الترھتی المتحملی اید کم اللہ بروح منه۔“<sup>15</sup>

ایک خط میں اس طرح مخاطب فرمایا:  
”سیدی! و متصف بالصلاح والعاافية۔“<sup>16</sup>

☆ امیر شریعت رابع حضرت مولانا سید منت اللہ صاحب رحمانی مفتی صاحب کے خصوصی قدر داں تھے، حضرت امیر شریعت نے مفتی صاحب سے کئی اہم کام لئے، کئی تحریرات ان کی شائع کیں، کئی اہم موضوعات پر

<sup>14</sup> - ص: ۹۶، مکتوب: ۱۶

<sup>15</sup> - ص: ۹۹، مکتوب: ۲۵

<sup>16</sup> - ص: ۱۰۵۔ مکتوب: ۲۵

مقالے لکھوائے، حضرت مفتی صاحب، حضرت حکیم الاسلام فاری محمد طیب صاحبؒ کی دعوت پر دارالعلوم دیوبند تشریف لے جا چکے تھے، مگر حضرت امیر شریعت ان کو امارت شرعیہ کا نظام سننjalane کیلئے امارت لانا چاہتے تھے، کئی خطوط حضرت امیر شریعت نے اس مضمون کے لکھے، مگر حضرت حکیم الاسلام نے مفتی صاحب کو اجازت نہیں دی، یعنی حضرت حکیم الاسلام، مفتی صاحب کو دارالعلوم دیوبند کی ضرورت سمجھتے تھے، اور حضرت امیر شریعت امارت شرعیہ کی ضرورت، حضرت امیر شریعت کے ایک مکتوب گرامی کا اقتباس ملا خطا ہو:

”ایسا لگتا ہے کہ ہم لوگوں کے درمیان شاید کوئی غلط فہمی ہو گئی ہے، مجھ سے آپ سے تو یہ بات طے ہو چکی تھی کہ آپ کو دفتر امارت شرعیہ میں تشریف لانا ہے، اور مستقلًا آنا ہے، مگر یہ پھلواری شریف جیسی جگہ ہے، شاید آپ کا دل نہ لگ سکے، اسی لئے میں نے عرض کیا تھا کہ چھ ماہ کی چھٹی لے لیں، اگر دل لگ جائے تو بے حد خوشی کی بات ہے، اسی وقت یہ گفتگو آپ سے ہوئی تھی کہ آپ نقیب اور افتاء کا کام سننjalais گے، بعد کو میں نے یہ بھی لکھا تھا کہ محکمہ قضاء خالی ہے۔

بہر حال اس وقت میں چاہتا ہوں کہ آپ تشریف لا کر افتاء اور اخبار نقیب کا کام کریں، میں نے پچھلی بار امارت کی مالی حالت کے پیش نظر ماہ۔ / ۱۵۰ کی پیشکش کی تھی، شاید یہ بات پیش نظر ہو، اس لئے اب عرض ہے

کہ اس وقت جویافت آپ کی دارالعلوم میں ہے وہ پیش کی جائے گی“<sup>17</sup> حضرت مفتی صاحب کی کتاب تاریخ مساجد پر اپنی تعارفی تحریر میں حضرت امیر شریعت تحریر فرماتے ہیں:

”عزیز محترم مولانا مفتی محمد ظفیر الدین صاحب مفتاحی علمی اور دینی حلقہ میں بہت جانی پہچانی شخصیت کے مالک ہیں، وہ لانے عرصے سے علمی و تحقیقی و تصنیفی خدمات انجام دے رہے ہیں، انکی بہت سی کتابیں منظر عام پر آچکی ہیں، اور ذوق و شوق کے ساتھ پڑھی گئی ہیں اور کاموں کے علاوہ صرف فتاویٰ دارالعلوم کی تحقیق، استخراج اور ترتیب ہی اتنا بڑا اور اہم کارنامہ ہے، جو ان کے علمی و تحقیقی و قار و اعتبار کو ممتاز کرتا ہے، خدا نے تعالیٰ نے ان کے وقت میں برکت اور خدمات کو قبولیت سے نوازا ہے، صرف فتاویٰ دارالعلوم ہی نہیں، نظام مساجد، نظام عفت و عصمت، نظام امن، سیرت و سوانح اور متعدد موضوعات پر ان کی کتابیں آئیں اور ہاتھوں ہاتھ لی گئیں۔“<sup>18</sup>

حضرت مفتی صاحب دارالعلوم دیوبند کس اعزاز و احترام کے ساتھ بلائے گئے اس کا اندازہ حضرت حکیم الاسلام قاری محمد طیب صاحب کے اس اولین مکتوب سے ہوتا ہے جس میں مفتی صاحب کو دارالعلوم آنے کی

<sup>17</sup> - ص: ۲۳۳، مکتوب: ۱۳

<sup>18</sup> - تاریخ مساجد، ص: ۱۲

دعوت دی گئی ہے، اس خط سے یہ بھی ظاہر ہوتا ہے کہ حضرت مہتمم صاحب کی نگاہ میں مفتی صاحب کا کیا مقام تھا؟ خط کا ایک اقتباس ملا خطيہ ہو:

”اس وقت ایک خاص ضرورت سے عربیضہ لکھ رہا ہوں اور وہ یہ کہ اس وقت دارالعلوم کے شعبہ تبلیغ اور یہاں کی نشر و اشاعت کو ایک ایسے فاضل کی ضرورت ہے جو صاحب قلم، خوش تحریر اور شرعی مسائل و حقائق کو دلنشیں پیرایہ میں اچھے اسلوب کے ساتھ موجودہ دور کے تقاضوں کے مطابق پیش کرنے پر قادر ہو، بالخصوص مودودی صاحب اور جماعت اسلامی کے ان نظریات کا جو اہلسنت والجماعت کے مسلک سے ملے ہوئے ہیں، اصول و دلائل کی روشنی میں تجزیہ کر کے اس کا کھرا اور کھوٹا واضح کر سکتا ہو، مخالف تحریرات سے انصاف و اعتدال کے ساتھ اخذ کرنے اور اس پر سنجیدہ گرفت کرنے کا سلیقہ رکھتا ہو، اور معاندین کے شبہات و اعترافات کا شرعی مواد کی روشنی میں متنات کے ساتھ جواب دینے کی اہلیت رکھتا ہو، ساتھ ہی اکابر دارالعلوم کے بتائے ہوئے اسالیب بیان و عنوانات کلام پر ان کے ذوق و فکر کی روح کو محفوظ رکھتے ہوئے اچھے ڈھنگ سے ان کے مقصود کی ترجمانی کر سکتا ہو، اور اسی کے ساتھ احیاناً دارالعلوم کی ضروریات یا بیرونی دعوت پر حسب موقع تقریر و بیان پر بھی قادر ہو، اس سلسلہ میں مختلف شخصیتوں کے نام کے ساتھ جناب کا اسم گرامی بھی سامنے آیا، بندہ کا حسن ظن تو ذات سامی کی نسبت جو ہے وہ ہے اور

وہی اس تحریر کا باعث ہوا ہے، لیکن درخواست یہ ہے کہ معیار بالا کی رو سے اپنے بارے میں خود جناب بے تکلف اظہار خیال فرمادیں کہ ان خدمات مطلوبہ کو جذبات مذکورہ کے ساتھ انجام دے سکیں گے یا نہیں؟<sup>19</sup>

مجھے تو ایسا لگتا ہے کہ جتنی قدر مفتی صاحب کی ان کے بڑوں نے کی، چھوٹوں سے اتنی قدر نہ ہو سکی، یہ ہماری معرفت کی کمی ہے، مفتی صاحب کی عظمت پر اس سے کوئی فرق نہیں پڑتا۔

مفتی صاحب نے اپنی زندگی کا ایک ایک لمحہ جس طرح دین اور علم دین کی خدمت کیلئے صرف کیا ہے اور تلامذہ کے علاوہ کتابوں کا بڑا علمی سرمایہ جمع فرمایا ہے، وہ ان کی جلالت علمی کیلئے کافی ہے۔

مفتی صاحب ایک خاموش طبع انسان ہیں، ان کے یہاں شورو پکارا اور اعلان و تشویہ کے ہنگامے نہیں ہیں، وہ خاموشی اور یکسوئی کے ساتھ کام کرنے کے قائل ہیں، اور انہوں نے اسی خاموشی کے ساتھ ایسے بڑے بڑے کام کئے جو بڑی بڑی ہنگامہ خیز شخصیتیں نہیں کر سکیں، میں تفصیل میں نہیں جاؤں گا، آنے والا مورخ اور مبصر جب اس کا تجزیہ کرے گا تو تفصیلات سامنے آئیں گی، لیکن میں بعض اشارات کرنا ضروری سمجھتا ہوں:

## مفتي صاحب کے اہم علمی کارنامے

”نظام مساجد“ کے بارے میں آپ نے مولانا گیلانی کی زبانی سن ہی لیا کہ: ”مساجد کے متعلق اتنی جامعیت کے ساتھ تمام پہلوؤں پر اتنی حاوی کتاب نہ صرف اردو بلکہ فارسی اور عربی میں بھی میری نظر سے نہیں گذری“۔<sup>20</sup>

”فتاویٰ دارالعلوم دیوبند“ کی تدوین و ترتیب کا کام، کام نہیں عظیم

الشان کارنامہ ہے، اور حضرت امیر شریعت نے درست فرمایا ہے:

”اور کاموں کے علاوہ صرف فتاویٰ دارالعلوم کی تحقیق، استخراج اور ترتیب ہی اتنا بڑا اور اہم کارنامہ ہے، جو ان کے علمی و تحقیقی وقار و اعتبار کو ممتاز کرتا ہے۔“<sup>21</sup>

☆جو کام دارالعلوم میں برسوں سے نہیں ہو سکا تھا، مفتی صاحب نے اس اہم ترین کام کو بڑی تیزی کے ساتھ انجام دیا اور فتاویٰ دارالعلوم کی بارہ جلدیں چند سالوں میں سامنے آگئیں، پھر انقلاب کے بعد بعض ایسے ناخوشگوار حالات پیش آئے کہ مفتی صاحب دل شکستہ ہو گئے اور باقاعدہ ان کو یہ کام بھی نہیں دیا گیا، چنانچہ مفتی صاحب کے اس کام سے الگ ہو جانے

<sup>20</sup> - ص: ۳۷، علمی مراسلے

<sup>21</sup> - تاریخ مساجد، ص: ۱۲

کے بعد آج تک کوئی جلد سامنے نہ آسکی، (اس تحریر کے بعد بعض جلدیں شائع ہوئیں) مفتی صاحب نے تن تہا وہ کام کیا جو پوری کمیٹی انجام دیتی ہے، اللہ تعالیٰ حضرت مفتی صاحب کو صحت و عافیت سے رکھے اور ان کا سایہ عافیت ہم پر تادریز قائم رکھے۔ آمین

☆ کتب خانہ دارالعلوم دیوبند میں مفتی صاحب نے بحیثیت مدیر کتب خانہ جو انقلابی اور تعمیری خدمات انجام دیں وہ دارالعلوم کی تاریخ میں کبھی فراموش نہیں کی جا سکیں گی کتب خانہ میں جدید ترین کیتبلاگ کا نظام، کتابوں سے استفادہ کی صورتیں، دارالمطالعہ کا نظام وغیرہ کئی غیر معمولی اصلاحات مفتی صاحب نے فرمائیں، مفتی صاحب کتب خانہ سے پھر دارالافتاء چلے آئے، لیکن جس مرحلہ پر وہ کتب خانہ کو چھوڑ آئے تھے اتنے سال گذرنے کے باوجود کتب خانہ آج تک اسی مرحلہ پر رکا ہوا ہے، (اس تحریر کے بعد بعض بڑی پیش رفتیں ہوئی ہیں)

یہ ہے مفتی صاحب کا امتیاز، بظاہر بہت سادہ اور ہلکے پھلکے، لیکن ایسے صاحب تاثیر کہ جس کام پر ہاتھ ڈالا، تکمیل تک پہنچا کر دم لیا، اور جس کام سے ہاتھ کھینچ لیا یا ان کو روک دیا گیا وہ کام بھی وہیں پر رک گیا، ایسے لوگ تاریخ میں بہت کم ہوتے ہیں اور ایسی ہی شخصیات عورتی کھلاتی ہیں، اللہ تعالیٰ مفتی صاحب کو اپنی شان کے مطابق بدله عنایت فرمائیں، آمین۔

☆ مجموعہ قوانین اسلامی (مسلم پر سفل لاء بورڈ) کا اصل مسودہ مفتی صاحب ہی نے تیار کیا، بعد میں کمیٹیوں نے اس پر غور و خوض کیا اور ترمیمات کیں، لیکن اصل چیز تو مسودہ ہے، کسی ذمہ دار ادارہ کی طرف سے قانونی مسودہ تیار کرنا آسان کام نہیں ہے، ہندوستان میں بہت سی علمی شخصیات موجود تھیں اور ہیں، لیکن ان میں حضرت مفتی صاحب کا انتخاب بلاوجہ نہیں تھا، قانون اور تعبیرات کی دنیا میں یہ ان کی امتیازی شان کی دلیل ہے، مسودہ تیار ہونے کے بعد دس ہزار ترمیمات بھی کر دی جائیں تب بھی وہ اسی مسودہ اور فکر کے تابع مانی جائیں گی، بات سے بات نکالنا آسان ہے، لیکن پہلی بات پیدا کرنا آسان نہیں ہے، اور یہی وہ مشکل کام تھا جس کو حضرت مفتی صاحب نے انجام دیا۔ فجزاہ اللہ عننا احسن الجزاء۔

☆ مفتی صاحب نے کتب خانہ دارالعلوم دیوبند کے مخطوطات کا جو تعارف لکھا ہے، وہ بھی اپنی جگہ بے انتہا اہم کام ہے، مخطوطات اور قلمی کتابوں سے مناسبت ہر علم کو نہیں ہوتی، چند عبقری لوگ ہوتے ہیں، حضرت مفتی صاحب نے دو جلدوں میں مخطوطات کا تعارف لکھ کر ایک بڑا کارنامہ انجام دیا ہے اور دارالعلوم کی طرف سے ایک بڑی ذمہ داری پوری فرمائی ہے۔

### ایک شفیق مری

ایک محسن استاذ اور شفیق مری کی حیثیت سے بھی مفتی

صاحب کا مقام بہت ممتاز ہے، مفتی صاحب جس اپنا بیت اور خلوص کے ساتھ طلبہ پر محنت کرتے ہیں اور ان کو بلند سے بلند مقام تک پہنچنے کی ترغیب دیتے ہیں وہ لاجواب ہے، مفتی صاحب کے فتویٰ کی زبان ہو یا کسی مقالہ کی، انتہائی سادہ اور عام فہم ہوتی ہے، عام قاری سمجھتا ہے کہ ایسی عبارت کوئی بھی لکھ سکتا ہے، لیکن لکھنے کو بیٹھے تو اچھے اچھے قلم کار ویسی عبارت لکھنے میں دقت محسوس کریں، مفتی صاحب چھوٹے اور عام فہم جملے لکھتے ہیں، طول طویل جملوں، اور مشکل الفاظ سے فتویٰ یا مضمون کو گرانبار نہیں کرتے، اس طرح ان کا فتویٰ یا مضمون علمی بھی ہوتا ہے اور زبان و ادب کے لحاظ سے معیاری بھی، ہندوستان میں ایسے مفتی گنتی کے ہونگے جو اپنے فتاویٰ میں ان دونوں اوصاف کی رعایت رکھ پاتے ہوں۔

حضرت مفتی صاحب اپنے تلامذہ اور مستفیدین میں بھی اپنا رنگ منتقل کرنا چاہتے ہیں، وہ زبان سے کچھ نہیں بولتے لیکن غیر محسوس طور پر ان کے تلامذہ ان سے متاثر ہوتے ہیں اور ان کا رنگ قبول کرتے ہیں۔

اس کے علاوہ خواہشمند، اور باذوق طلبہ کی علمی اور فکری تربیت سے بھی دریغ نہیں کرتے، حالانکہ مفتی صاحب اب عمر کی جس منزل میں ہیں وہ ان کے آرام کرنے کی ہے، لیکن آج بھی وہ جوانوں سے زیادہ محنت کرتے ہیں، اور طلباء و فضلاء کی تعمیر و تربیت کا کام انجام دیتے ہیں، مگر آج کا

مسئلہ تو یہ ہے کہ:

ہم تو مائل بہ کرم ہیں کوئی سائل ہی نہیں  
راہ دکھلائیں کسے رہرو منزل ہی نہیں

جب میں دارالاوقاء دارالعلوم دیوبند میں زیر تعلیم تھا تو میری مشق فتاویٰ حضرت مفتی صاحب سے متعلق تھی، مفتی صاحب نہ صرف مشق فتاویٰ پر توجہ دیتے تھی بلکہ بعض دیگر موضوعات پر تحقیق بھی کرتے تھے، پورے ملک سے لوگ علمی طور پر ان سے رجوع ہوتے تھے، انہیں میں سے بعض کام وہ اپنے تلامذہ کے حوالہ کر دیتے تھے، میں ان کا ادنیٰ ترین شاگرد تھا، لیکن مجھ پر ان کی عنایات بہت زیادہ تھیں، کئی اہم علمی موضوعات پر مفتی صاحب نے مجھ سے کام لیا اور مجھے کتابوں سے قریب کیا ..... علم و تحقیق، یا فقہی مقالات لکھنے کا جو کچھ بھی ذوق میرے اندر پیدا ہوا اس ذوق کا تخم اولین حضرت مفتی صاحب نے ہی ڈالا، بحث و نظر اور اسلامک فقه اکیڈمی کو میں نے انہی کے خم وابرو سے جانا، علمی کتابوں کے مطالعہ کا شوق آپ ہی کی نظر عنایت کا صدقہ ہے، اللہ تعالیٰ حضرت مفتی صاحب کو جزائے خیر سے نوازے، آمین۔ میرا رواں آپ کے احسانات سے شرسرار ہے۔

☆ مفتی صاحب کی ایک خاص بات یہ بھی ہے کہ وہ ہونہار طلبہ کی بڑی حوصلہ افزائی فرماتے ہیں، اور اپنے بیٹی کی طرح ان سے محبت

فرماتے ہیں، میں تو کچھ نہیں ہوں، لیکن میرے خاندانی پس منظر کی بنا پر مفتی صاحب مجھ سے بڑی محبت و شفقت فرماتے تھے، جس کا سلسلہ آج تک جاری ہے، اللہ تعالیٰ مجھے اس محبت کے فیضان سے زندگی کی آخری سانس تک نوازتا رہے۔ آمین

## صاحب دل فقیہ

ان تمام علمی کمالات و امتیازات کے ساتھ مفتی صاحب، صاحب دل بھی ہیں، وہ تصوف و روحانیت سے بھی بڑا حصہ رکھتے ہیں، وہ فقیہ خشک نہیں، بلکہ صاحب دل، اور صاحب نظر فقیہ ہیں، وہ حالات زمانہ پر بھی نگاہ رکھتے ہیں، اور احوال قلب، اور کیفیات درون پر بھی۔

حضرت مفتی صاحب شروع میں حضرت علامہ سید سلیمان ندویؒ سے بیعت ہونا چاہتے تھے اس لئے کہ ان کی بعض باطنی اصلاحات پہلے سے جاری تھیں، اور علامہ کے بعض وظائف بھی مفتی صاحب پڑھتے تھے، پھر مئو میں تعلیم حاصل کرنے کی بنابر مقامی اور ذہنی قرب بھی ان سے تھا، اگر چیکہ ایک خیال حضرت شیخ الاسلام مولانا سید حسین احمد مدنیؒ سے بھی بیعت کا آتا تھا، چنانچہ حضرت مفتی صاحب نے اپنے تمام معاملات کی طرح آخر اس معاملہ میں بھی حضرت علامہؒ سے مشورہ کیا، علامہ ندویؒ نے جواب میں تحریر

فرمایا۔

”حضرت مولانا مدنی دامت فیو ضہم کی ذات کے مقابلہ میں میرا نام لینا صرف آپ کی چشم محبت کا کر شمہ ہے ورنہ میں تو ان کے جو تہ کا تسمہ کھو لئے کے لا تُق بھی نہیں۔

ع چہ نسبت خاک را با عالم پاک

بزرگوں کا مشورہ یہی ہے کہ ”خاک از تودہ کلاں بردار“ میرے پاس حضرت والا تھانوی رحمۃ اللہ تعالیٰ کی نسبت کے سوا کچھ بھی نہیں، اس لئے میرے باب میں آپ کو غلط فہمی نہ ہو“<sup>22</sup>

چنانچہ حضرت علامہ<sup>ؒ</sup> کے حکم کے مطابق حضرت مفتی صاحب، حضرت مدنی<sup>ؒ</sup> کی طرف رجوع ہوئے، مگر اس کیلئے علامہ سے سفارشی خط لکھنے کی درخواست کی، حضرت علامہ ندوی<sup>ؒ</sup> نے درخواست قبول کرتے ہوئے جواب تحریر فرمایا:

”مولانا مدنی کی خدمت میں آپ کا خط مع اپنے خط کے بھیج دیا اور آپ کے نام کا لفافہ بھی پتہ لکھ کر اس میں رکھ دیا ہے، امید ہے کہ وہ آپ کو جواب دیں گے، آپ کے اس کارڈ سے آپ کے اضطراب کا حال معلوم ہوا، جس بات سے آپ ڈرتے ہیں اس کے مآل عواقب دنیاوی اور آخری کو

پوری طرح ذہن نشیں کر کے اور اس کو بقوت دفع کیجئے اور یہ دعا پڑھئے، اللہم اجعلنی اخشاک کانی اراک ابدأحتی القاک واسعدنی بتقواک ولا تشقنی بمعصیتک۔

اپنے کو ہر وقت علم یا عمل میں مشغول رکھئے، تاکہ بیہودہ افکار دل و دماغ میں جگہ نہ پائیں، دلی دعا ہے کہ آپ کو اللہ تعالیٰ اپنے حفظ و امان میں رکھیں والسلام۔<sup>23</sup>

حضرت مفتی صاحب بالآخر حضرت شیخ الاسلام مدنیؒ سے بیعت ہو گئے، ”علمی مراسلے“ میں خود تحریر فرماتے ہیں:

”حضرت سید صاحب کے حکم سے ۱۰/ مئی ۱۹۷۳ء کو بعد نماز مغرب ڈاکٹر عبد العلی صاحب کے مکان واقع لکھنؤ میں شیخ الاسلام حضرت مولانا سید حسین احمد مدنیؒ سے باضابطہ بیعت ہو گیا تھا۔<sup>24</sup>

پھر علامہ ندویؒ نے باطنی تعلیمات کا سلسلہ بند کر دیا اور مشورہ دیا کہ اب وہ تعلیمات کے باب میں حضرت مدنیؒ سے رجوع کریں، اپنے ایک خط میں تحریر فرمایا:

”اب آپ تعلیمات کے باب میں حضرت مولانا مدنیؒ سے

<sup>23</sup> - علمی مراسلے: ص، ۰۳، مکتب: ۲۱

<sup>24</sup> - حاشیہ میں، ص: ۳۳

معلوم کریں اور ان پر عمل کریں ”<sup>25</sup>

اس طرح ایک خاصی مدت تک حضرت مدنی گی روحانی تربیت سے آپ نے استفادہ فرمایا، اور سلوک کے منازل طے کئے، حضرت مدنی کے وصال کے بعد آپ حضرت حکیم الاسلام قاری محمد طیب صاحب<sup>ر</sup> سے رجوع ہوئے اور سلوک کی تکمیل فرمائی، بالآخر حضرت قاری صاحب<sup>ر</sup> کے مجاز ہوئے، اس کا پس منظر حضرت مفتی صاحب کی زبانی سنئے:

”حضرت مولانا فضل اللہ صاحب صدر شعبہ دینیات عثمانیہ یونیورسٹی علی گڑھ، حضرت مولانا سید محمد علی مونگیری<sup>ر</sup> کے پوتے تھے، اور ان کو اولادا رحمتہ اللہ علیہ سے اجازت بیعت تھی، حضرت مولانا نے بے وہم و گمان ۳/ صفر ۱۳۹۵ھ مسجد دارالعلوم دیوبند میں بعد نماز ظہر روک لیا اور مولانا محمد رضوان امام مسجد عامرہ، حیدر آباد کو بلایا جو حضرت کے ساتھ آئے ہوئے تھے اور فرمایا میرے کپڑوں میں شیخ سنوسی<sup>ر</sup> والا جبہ لے آؤ، جب وہ آگیا تو انہوں نے میرے حوالہ یہ کہتے ہوئے فرمایا کہ میں تم کو مسلمانوں کو بیعت کرنے کی اجازت دیتا ہوں اور یہ جبہ عطا کرتا ہوں، میرے نزدیک اس کے مستحق تم ہی ہو۔“<sup>26</sup>

<sup>25</sup> - ص: ۳۳، مکتوب: ۲۹

<sup>26</sup> - علمی مراسلے، حاشیہ: ۲۔ ص: ۷۰

یہ پورا واقعہ حضرت مفتی صاحب نے اپنے پیر و مرشد حضرت حکیم الاسلام<sup>27</sup> کو لکھ بھیجا جو اس وقت بمبئی کے سفر پر تھے، حضرت حکیم الاسلام نے جواب میں جو خط تحریر فرمایا ہے اس میں مفتی صاحب کو اجازت بیعت عنایت فرمائی، حضرت حکیم الاسلام<sup>27</sup> کے اس تاریخی خط کا ایک اقتباس ملا خطرہ ہو:

”سلام مسنون، نیاز مقرون، گرامی نامہ صادر ہوا، خوشی ہوئی، حضرت مولانا فضل اللہ صاحب دام مجدہ<sup>28</sup> اپنے طریقے کے ایک شیخ اور بے نفس بزرگ ہیں، ان کی توجہ اور اجازت دی بلاشبہ فضل خداوندی ہے، اس پیش کش کو آپ نے قبول فرمایا، انشاء اللہ یہ خیر و برکت کا باعث ہوگی، آپ کے عمل اور مجاہدہ سے بڑھ کر یہ شہادت اور پیش کش بلاشبہ وقیع ہے، اور فضل خداوندی ہے، اس بنا پر میں بھی آپ کو اجازت دیتا ہوں، جو بھی اللہ کا نام پوچھے بتلا دیا کریں، یہ آپ کیلئے اور اس کیلئے نافع ہو گا، حق تعالیٰ ہم سب کو تقویٰ و طہارت عطا فرمائیں“<sup>27</sup>

غرض مفتی صاحب ایک صاحب نظر اور صاحب دل فقیہ ہیں، زندگی میں بڑے انقلابات سے دوچار ہوئے اور مشکل سے مشکل حالات کا سامنا کیا، مگر علم کا یہ مسافر پوری استقامت کے ساتھ اپنی راہ پر گامزد ہے، اور دوست دشمن سب کو پیغام محبت دیتا ہوا اپنی حقیقی منزل کی طرف بڑھ رہا ہے، اللہ تعالیٰ حضرت مفتی صاحب کو صحت و عافیت سے نوازے، شر و رو فتن

سے محفوظ رکھے، فیضان عام سے عام تر کرے اور ہم چھوٹوں کو آپ سے بھر پور استفادہ کی توفیق بخشنے، آمین۔

ہزاروں سال نرگس اپنی بے نوری پہ روتی ہے

بڑی مشکل سے ہوتا ہے چمن میں دیدہ ور پیدا

(۱۹ / جون ۲۰۲۱ء)

# امیر شریعت خامس مولانا عبدالرحمن صاحبؒ اور مفتی ظفیر الدین صاحبؒ کے خاندانی روابط و تعلقات

امیر شریعت خامس مولانا عبدالرحمن صاحبؒ اور مفتی ظفیر الدین صاحبؒ کے خاندانی روابط و تعلقات

جناب وصی احمد شمسی صاحب

(سابق ہیڈ ماسٹر والی اسکول مدھو بنی)

آفتاب فقه حضرت مفتی ظفیر الدین صاحب (مرتب فتاوی دارالعلوم دیوبند) نیک دل عالم، سہل نگار مصنف، مشہور صاحب قلم، ماہر فقه و فن، مرتب فتاوی دارالعلوم دیوبند، عظیم مفتی کا انتقال پر ملال ۳۱/ مارچ ۲۰۱۱ء بروز جمعرات تین بجے دن میں آبائی گاؤں پورہ نوڈیہا در بھنگہ بہار میں ہو گیا انا للہ وانا الیہ راجعون حضرت مفتی صاحب کی محبوبیت و مقبولیت کسی ایک خطے یا کسی ایک طبقہ کے ساتھ مخصوص نہیں تھی، بلکہ ہر علم دوست اور مردم شناس کو آپ سے انسیت و محبت ہے، آپ کی مثالی سادگی و فناہیت کا ہر کوئی معرف ہے، آپ کی زود نویسی و خوشنویسی، قوت فیصلہ آپ کی علمی خدمات اور جہد مسلسل کے سبھی قائل ہیں، آپ کی علمی و سیاسی سو جھ بوجھ اور اصابت رائے کا سبھی لوہا مانتے ہیں، آپ اپنی تدریسی، تحریری، تقریری و انتظامی صلاحیت کو اپنی

فطری خاکساری و سادگی کے چادر میں چھپائے رہے، اپنی ہشت پہلی شخصیت یا نامور مصنف یا مفتی اعظم ہونے کا رعب کبھی ظاہر ہونے نہیں دیا، یہ ان کی انفرادیت تھی جو مستقبل میں کوئی مصنف اہل قلم اس پہلو پر روشنی ڈالے گا۔

حضرت مفتی صاحب <sup>ح</sup> کا دوہر اجسم، اوسط قد و قامت کھلا ہوا رنگ

کشادہ پیشانی، سفید اور ہلکی ڈاڑھی، موٹے چشمے کے نیچے روشن و ذہین آنکھیں مستقبل کی تابنا کی کو جھانکتی ہوئی، دو پلی ٹوپی سفید کرتا، پا عجماء، کرتا نصف پنڈلی اس کے نیچے تک پاجامہ، گاہ اس کرتے پر کبھی کبھی شیر و انی بھی زیب تن، ہاتھ میں عصائے پیری، مہماں نواز، نرم خو، نرم گفتار، بڑوں کا بیحد احترام کرنے والے، چھوٹوں پر حد درجہ شفیق و مہربان، ہمت و حوصلہ افزائی کرنے والے، تواضع و انکساری کا مجسم پیکر، ذکر و اوراد کا خاص اہتمام، سادہ مزاج، سادہ دل، سادہ زبان، رہن سہن سادہ، کھان پان سادہ، سادہ تحریر کے نامور مصنف زندگی بھر قرطاس و قلم کی رفاقت، دارالعلوم دیوبند اور دارالعلوم ندوہ لکھنؤ کے کتب خانہ کو ترتیب دینے والے ماہر لائبریریں، وقت کی قدر کرنے والے، ہزاروں صفحات لکھنے والے، علم و تحقیق کا کام کرنے والے علماء کیلئے نمونہ، یہ ہیں محترم حضرت مفتی ظفیر الدین مفتاحی صاحب <sup>ح</sup> میرے چھوٹے ماموں، جو بچپن ہی سے حوصلہ و ہمت بڑھانے والے مخلص مری و مشیر، میری علمی ملی اصلاحی و تعمیری کاموں کے سرپرست اور قدر کرنے والے، پیار و محبت سے مزاحاً لیڈر سے خطاب کرنے

والے ہمارے آبائی گاؤں روپس پور کا دشوار گزار سفر کر کے ہماری لائسبریری، اسکول، مکاتب، بلاسودی فنڈ کے کاموں کو دیکھ کر خوشی کا اظہار کرتے اور دعائیں دیتے۔

آہ! اب ایسے لوگ کہاں ملیں گے جو قدم قدم پر حوصلہ افزائی کرتے، دیوبند میں مزید تعلیم کا مشورہ دیتے، دوچار سال پہلے فرمایا جب وہ دیوبند میں مقیم تھے، کہ مسجد رشید دارالعلوم ہندوستان کا دوسرا تاج محل ہے جسے ہمارے مولانا عبدالحالق مدرسی نے اپنی نگرانی میں تعمیر کروایا ہے، دیکھ لو، مگر افسوس ہے کہ جب وہ دیوبند میں تھے حاضری نہیں ہو سکی ان کے مرنے کے بعد ۷ اپریل کو دیوبند جا کر مسجد رشید میں حاضری ہوئی نماز باجماعت ادا کرنے کا موقع ملا، نماز شکرانہ بھی ادا کیا، اور حضرت مفتی صاحب کیلئے دعاء مغفرت کی، نعی دہلی ایوان غالب میں مفتی صاحب کے انتقال پر تعزیتی جلسہ میں شرکت کا موقع ملا، مفتی عزیز الرحمن چمپارنی شیخ الحدیث جامعہ رحیمیہ مہندیان میر درد روڈ نعی دہلی تعزیتی جلسہ کے محرک تھے،

حضرت مفتی صاحب <sup>ر</sup> کی پیدائش ۲۱/شعبان ۱۳۲۳ھ

مطابق ۷ مارچ ۱۹۲۶ء کو پورہ نوڈیہا ضلع در بھنگہ (بہار) میں ہوئی، پورہ نوڈیہا در بھنگہ ٹاؤن سے پورب پانچ چھٹے کیلو میٹر کے فاصلہ پر کملاندی کے کنارے واقع ہے، آپ کے والد کا نام جناب شمس الدین مرحوم ہے، جو در بھنگہ میں

ریلوے ملازم تھے، والدین نے گاؤں کے مکتب میں بھایا، جہاں مولوی محمد یوسف صاحب سے ہندی پڑھنا سیکھا، پہاڑے بھی یاد کئے، پھر قواعد بغدادی اور عجم پارہ پڑھا، مفتی صاحب کے چچا زاد بھائی مولانا عبدالرحمن صاحب اس وقت پڑھ رہے تھے، ۱۹۳۰ء میں مدرسہ شش الہدی پٹنہ سے فاضل کیا اور پورے بہار میں اس شان سے پاس کیا کہ وہ پوری یونیورسٹی میں فرست کلاس فرست آئے، انہیں گولڈ میڈل انعام میں ملا، حضرت مفتی صاحب کی بڑی بہن سے حضرت مولانا عبدالرحمن صاحب کی شادی ہوئی، اس وقت وہ پڑھ رہے تھے، حضرت مولانا عبدالرحمن صاحب کا نام اخبار میں چھپ گیا تھا، اس لئے مدرسہ محمودیہ راج پور ترائی نیپال میں صدر مدرس کی جگہ پر بحال کر لیے گئے، گاؤں کی تعلیم کے بعد حضرت مفتی صاحب اپنے چچا زاد بھائی مولانا عبدالرحمن صاحب کے ساتھ مدرسہ محمودیہ راج پور نیپال چلے گئے اور انہیں کی سر پرستی میں ابتدائی تعلیم حاصل کرنے لگے، دو ڈھائی سال بعد حضرت مولانا عبدالرحمن صاحب اپنے استاذ کے مشورہ سے مدرسہ وارث العلوم کریم چک چھپرہ میں صدر مدرس کی جگہ پر چلے آئے، مفتی صاحب کو بھی اپنے ساتھ وارث العلوم چھپرہ لیتے آئے، اسی مدرسہ سے حضرت مفتی ظفیر الدین صاحب ۱۹۳۸ء میں مدرسہ اسلامیہ شش الہدی پٹنہ سے فوکانیہ اور مولوی کا امتحان امتیازی نمبرات سے کامیاب ہوئے، اس زمانے میں پورے بہار کامر کز امتحان پٹنہ ہی میں ہوا کرتا تھا، ہمارے بڑے بھائی

علی احمد مرحوم (والدجناب عبدالباری صدیقی اپوزیشن لیڈر بہار اسمبلی پٹنہ) اس وقت مفتی صاحب ہی کے ساتھ مدرسہ دارث العلوم چھپرہ میں پڑھتے تھے، وہ کہتے تھے کہ مفتی صاحب شروع ہی سے لکھنے پڑھنے میں محنت کرتے تھے، عصر کے بعد ہم لوگ تفریح میں چلے جاتے اور حضرت مفتی صاحب کچھ نہ کچھ لکھتے پڑھتے تھے، یہی وجہ ہے کہ وہ نامور مصنف ہیں۔ مفتی صاحب اپنے ساتھیوں میں سب سے آگے تھے، وہ ذہین و فطیں کے ساتھ محنتی بھی تھے حالانکہ اس وقت کے سبھی لڑکے تیز و ذہین تھے، حضرت مولانا عبدالرحمن صاحب کی نگرانی اور خاص توجہ کا، ہی اثر ہے کہ حضرت مفتی صاحب مستقبل میں علمی دنیا کے نامور عالم و مصنف بنے۔

☆ شہر چھپرہ میں مسلم لیگ کا زور تھا، مولانا عبدالرحمن صاحب جمیعتہ علماء کے پلیٹ فارم سے جنگ آزادی کی تحریک میں سرگرم تھے، ایک موقع پر مولانا احمد سجاد کی تحریک پر چھپرہ میں جمیعتہ کانفرنس کا اعلان ہوا، مسلم لیگ والے سخت مخالف تھے، مگر مفتی ظفیر الدین صاحب نے اپنی جوانی کی شعلہ بیانی سے لوگوں میں جادوجگا دیا، اور کانفرنس کامیاب ہوئی، اسی کانفرنس میں جمیعتہ علماء کا پرچم اور اس کے رنگ کا تعین ہوا، اور اسی کانفرنس سے جمیعتہ کا پرچم لہرانے لگا، مفتی ظفیر الدین صاحب کو مولانا عبدالرحمن صاحب نے آگے کی تعلیم حاصل کرنے کی غرض سے حضرت مولانا عبداللطیف نعمانی اور محدث

کبیر مولانا حبیب الرحمن اعظمی کے مشورہ کے بعد انہیں کے مدرسہ مفتاح العلوم متوجہ یوپی میں داخل کیا، اور وہیں سے فراغت حاصل کی، کچھ دنوں کے لئے متوجہ کے بعد دارالعلوم ندوۃ العلماء میں پڑھا اور پڑھایا بھی۔

مدرسہ مفتاح العلوم متوجہ سے ۱۹۲۳ء میں فراغت حاصل کی، پھر ندوہ جاکر مولانا سید سلیمان ندویؒ سے علمی استفادہ کیا، آپ کے اساتذہ میں آپ کے چپزاد بھائی اور مری و گار جین حضرت مولانا عبدالرحمن صاحب تھے، جو حضرت مولانا ریاض احمد چمپارنی، حضرت مولانا بشارت کریم صاحب اور حضرت شاہ نعمت اللہ عرف چاند شاہ میاں سے (اندروال گوپال گنج) کے صحبت و تربیت یافتہ تھے، خود مفتی صاحب فرمایا کرتے تھے میں نے حضرت مولانا کی جماعت کبھی چھوٹتے نہیں دیکھا، وہ جتنے بڑے عالم اور فقیہ تھے اسی درجہ کے بزرگ متفقی اور پرہیز گار تھے، یہی وجہ ہے کہ حضرت مفتی صاحب کی شخصیت پر اپنے چپزاد بھائی مولانا عبدالرحمن صاحب کا رنگ غالب تھا، حضرت مفتی صاحب کے مشہور و معروف اساتذہ میں آپ کے شفیق و مری حضرت مولانا عبدالرحمن صاحب امیر شریعت خامس بہار، اڑیسہ و جھاڑ کھنڈ، مجاہد ملت مولانا عبداللطیف نعمانی، محدث کبیر حضرت مولانا حبیب الرحمن اعظمی (متوجہ ندوۃ العلماء لکھنؤ کے اساتذہ میں حضرت مولانا شاہ حلیم عطا صاحب، مولانا اسحاق سندھیلویؒ، مولانا محمد ناظم ندوی، مولانا حمید الدین صاحب، اور حضرت مولانا سید سلیمان ندوی صاحبؒ

وغیرہ۔

حضرت مفتی صاحب کی تعلیم و تربیت اور نگرانی کیلئے آپ کے چپزاد بھائی مولانا عبدالرحمن صاحب نے خط و کتابت سے رابطہ قائم رکھا، اور خبر گیری کرتے رہے، اسی محبت و شفقت کا اثر رہا کہ جب بھی حضرت امیر شریعت اپنے گاؤں آتے اور مفتی صاحب گھر موجود رہتے فوراً چائے ناشتہ کے ساتھ حضرت کی خدمت میں حاضر ہوتے، ایک دوسرے سے محبت و احترام کا سلوک کرتے، ہمیشہ مفتی صاحب اکرام و احترام کیلئے مسجد میں امامت آپ کریں تو آپ کریں، آخر میں حضرت مفتی صاحب حکم کی تعییل کرتے ہوئے جب تک رہتے امامت کرتے۔

دیوبند میں انقلاب آیا تو ان کے علمی اثاثے کے ساتھ دیگر سامان بھی بر باد ہو گئے، کچھ سامان تو واپس بھی مل گئے مگر ان کی آپ بیت کا مسودہ نہیں ملا، جس کا صدمہ انہیں مرتے دم تک رہا، انقلاب کے بعد بالکل ٹوٹ سے گئے، فرماتے ہماری آپ بیتی کوئی اپنے نام سے بھی چھاپ دیتا، اس موقع پر اپنے مری مولانا عبدالرحمن صاحب سے مشورہ لیا کہ دیوبند جائیں یادیوبند کے بد لے امارت میں رہیں، حضرت مولانا نے مشورہ دیا کہ دیوبند جائیں اور مولانا ابوالحسن علی ندوی اور مولانا سید منت اللہ رحمانی صاحب امیر شریعت رابع سے بھی مشورہ کر لیں کہ یہ دونوں مجلس شوری کے اہم رکن ہیں، چنانچہ

انقلاب کے بعد بھی اخیر عمر تک مکمل پچاس برس دیوبند کی علمی خدمات کو انجام دیا۔

حضرت مولانا عبدالرحمن صاحب اپنے خاندان میں سب سے بڑے اور خاندان کے گارجین تھے، ہمارے گھر کے بھی یہی دونوں بھائی گارجین و سرپرست رہے، یہی وجہ ہے کہ ان دونوں آدمیوں سے رشته داری و برادری پرانی ہے اور دونوں بزرگ کی صاحبزادی کی شادی ہمارے گھر میں ہے، مفتی صاحب کی بڑی صاحبزادی بی بی حسنی صدیقہ ہمارے بڑے بھائی الحاج سعید احمد صاحب کے نکاح میں ہے، اور حضرت امیر شریعت مولانا عبدالرحمن صاحب کی چھوٹی صاحبزادی بشری صالحہ کی شادی مجھ سے ہے، دونوں بزرگ ایک دوسرے کا بیحد احترام واکرام کرتے، خاندانی مسائل شادی بیاہ میں باہم مشورہ کرتے، ایک مرتبہ میں مسلم فنڈ ٹرست اور انجمان تعمیر ملت رجسٹرڈ کے صدر کیلئے حضرت مولانا عبدالرحمن صاحب سے گذارش کیا تو انہوں نے اپنے خط میں لکھا کہ مفتی ظفیر الدین صاحب دیوبند سے آرہے ہیں اللہ نے انہیں شہرت اور ناموری سے نوازا ہے انہیں کو صدر بناؤ، مجھ گنام کو چھوڑو۔

حضرت مفتی صاحب جب بھی دیوبند سے آتے یا گھر سے دیوبند جاتے وقت مدرسہ حمیدیہ گو دنا جا کر حضرت سے ملاقات کرتے، بیماری کی حالت میں خبر گیری کرتے،

ہمارے یہاں پرانی رشته داری تھی جس کی وجہ سے سال میں ایک مرتبہ ضرور دونوں حضرات حسب موقع تشریف لے جاتے، چھوٹا موطا جلسہ کا انعقاد کر دیتے، اشتہار تقسیم کر دیتے لوگوں کو حیرت ہوتی کہ دیوبند اور امارت شرعیہ کے امیر روپس پور جیسے گمنام گاؤں کس اثر و سوخ کی بنا پر آ جاتے ہیں، کم ہی لوگوں کو معلوم تھا کہ وہ دونوں بزرگ ہمارے رشته دار ہیں، حضرت مفتی صاحب ہماری تعلیمی اصلاحی تحریک اور اسکول و مکاتب، مسلم فنڈ، لا بھریری، دیکھ کر ہمت افزائی کرتے اور خوشی کا اظہار کرتے، مشوروں سے رہنمائی کرتے، ہمدردی کا اظہار کرتے۔

حضرت مفتی صاحب<sup>ر</sup> کی نماز جنازہ جناب پروفیسر مولانا سعود عالم قاسمی شعبہ دینیات علی گڈھ مسلم یونیورسٹی نے پڑھائی، نماز جنازہ میں سیکڑوں علماء و دانشور حضرات شریک ہوئے، حضرت مفتی صاحب<sup>ر</sup> مدرسہ شمس العلوم پورہ کے احاطہ میں سپرد خاک ہوئے، اللہ ان کی مغفرت کرے (آمین)

ہزاروں سال نرگس اپنی بے نوری پے روئی ہے  
بڑی مشکل سے ہوتا ہے چمن میں دیدہ ور پیدا

# دادا جان کی کہانی سب سے چھوٹے پوتے کی زبانی

فضل سجاد ظفیر

درجہ نہم ہیر و انگلش اسکول، درجہنگہ

میں دادا جان (حضرت مولانا مفتی محمد ظفیر الدین مفتاحی سابق مفتی دارالعلوم دیوبند) کو ان کی وفات کے بعد اچھی طرح سمجھ سکا، ان کی شخصیت کو جانتا تھا ان کے لاڈپیار کو اچھی طرح محسوس کرتا تھا، مگر ان کے فن اور خوبیوں سے ناواقف تھا

دادا جان ہر سفر میں کم از کم دو مرتبہ میری دادی جان اور اپنے ابا اور اماں کی قبر پر فاتحہ پڑھنے ضرور جایا کرتے تھے، کہا کرتے تھے مجھے اپنے ابا سے بڑی عقیدت ہے، چونکہ قبرستان دور ہے، اس لئے رکشہ سے جایا کرتے تھے، جب دادا جان گھر رہتے تو مہماںوں کے آنے جانے کا سلسلہ جاری رہتا، میں دادا جان کے ساتھ بیٹھا رہتا تھا اس لئے میرا تعارف مہماںوں سے ضرور کراتے تھے، یہ میرا چھوٹا پوتا افضل میر اسیکریٹری ہے، چائے ناشستہ شوق سے کراتے اور اصرار کے ساتھ کھانا کھلاتے، ہر مہماں کو بڑی صاف گوئی سے کہتے کہ اگر شب میں قیام کرنا ہے تو شوق سے رہیں اور اگر واپس جانا ہے، تو شام کو سویرے نکلیں تاکہ رات ہونے سے پہلے گھر پہنچ جائیں، جو مہماں شام دیر سے نکلا چاہتے انہیں جانے کے لئے کسی قیمت پر اجازت نہیں دیتے، آپ کی موجودگی میں گھر میں

کھانے کا اہتمام ضرور ہوتا تھا، مگر دادا جان زیادہ اہتمام پسند نہیں کرتے تھے، سادگی ان کی صفت تھی، کھانا بھی سادہ پسند فرماتے تھے، اگر ہم بھائی بہنوں میں سے کوئی دادا جان کو اور کھانے کے لئے کہتے تو فرماتے، کم کھانے سے انسان زیادہ دنوں تک زندہ رہتا ہے، "خوردن برائے زیستن" ان پر صادق آتا تھا۔۔۔۔۔

☆ اسٹیشن جانے کے لئے وقت سے بہت پہلے گاڑی آ جاتی، پھر بھی دادا جان بار بار گاڑی والے ( قادر بھائی ) کو فون کرواتے اور خود صحیح سے ہی جانے کے لئے تیار بیٹھے رہتے، اسٹیشن گاڑی سے ایک گھنٹہ پہلے ضرور پہنچ جایا کرتے۔۔۔۔۔

☆ اگلی بار دادا جان سردیوں میں تشریف لائے تھے، سردی زیادہ تھی اس لئے دادا جان باہر کم جایا کرتے تھے، اور عشا اور فجر کی نماز گھر میں ہی پڑھتے تھے، وضو کے لئے پانی گرم کیا جاتا، مغرب سے پہلے کچھ لکڑی جلائی جاتی، رات میں انگلیٹھی جلتی تھی، سونے سے پہلے ہر حال میں انگلیٹھی بجھا کر نکال دی جاتی، آگ کمرے میں رہنے نہیں دیتے تھے، فرماتے حدیث میں رات میں گھر کے اندر آگ رکھنے سے سختی سے منع کیا گیا ہے،۔۔۔۔۔

☆ دادا جان کے جانے کے بعد ان کی یادیں، ان سے جڑے واقعات قصے کہانیاں ہم لوگوں کی گفتگو کا موضوع بن جاتا،۔۔۔۔ میں صرف سامع تھا، کچھ باتیں سمجھتا اور کچھ نہیں سمجھتا تھا، مگر خوشی ضرور محسوس کرتا تھا، ان دنوں کو یاد کر کے میں چاہتا ہوں، آج اپنے قارئین کو اپنے قصے سناؤں:

☆ میرے کچھ ہوش و حواس کے زمانے کا واقعہ ہے جو مجھے آج تک ان کی یاد دلاتا ہے، ہوا

یوں کہ ایک بار دادا جان نے مجھ کو پانی پلانے کو کہا، پانی لا کر میں دادا جان کو بائیں ہاتھ سے دے رہا تھا، اس پر ناراض ہو گئے، کوئی بھی چیز دائیں ہاتھ سے دی جاتی ہے، یہ بات میرے ذہن میں نقش ہو گئی، اب کسی کو پانی یا چائے بڑھاتا ہوں تو یہ واقعہ ضرور یاد آ جاتا ہے، ☆ دادا جان روشن ضمیر انسان تھے، سچ بولنے کی بڑی ہمت رکھتے تھے، سادگی ان کی اعلیٰ صفت تھی، امیر غریب، ہندو مسلم میں فرق نہیں رکھتے تھے، ان میں تکلف نام کی کوئی چیز نہیں تھی، ان سے جڑا ایک واقعہ پیش کرتا ہوں، جس سے ان کی شخصیت کو سمجھنا آسان ہو جاتا ہے، ایک مرتبہ دادا جان کہیں سے رکشہ سے آئے، کھانے کا وقت تھا، رکشہ والے کو جو غیر مسلم تھا، باصر اراپنے ساتھ دستر خوان پر بٹھا کر کھانا کھلایا، جب وہ چلا گیا تو دادا جان کے ایک شاگرد نے عرض کیا "حضرت آپ نے اس کو اپنے ساتھ بیٹھا کر کیوں کھلایا، وہ غیر مسلم تھا، اور اس کے کپڑے کس قدر گندے تھے، دادا جان نے فرمایا" وہ بھی ہم جیسا انسان ہے، اسلام حسن سلوک کی تعلیم دیتا ہے، حضور نے تو کافروں کی غلطیں صاف کیں، یاد رکھو اسلام کی اشاعت میں حسن اخلاق کا سب سے زیادہ دخل ہے، افسوس ہے کہ مسلمانوں میں یہ خوبی بہت کم ہو گئی ہے، اسی لئے اس کی حالت بدتر ہے،

☆ دادا جان حق بات بولنے میں ذرا بھی جھوٹھکتے نہیں تھے، بے خوف ہو کر بولتے تھے، اور سننے والے جیرت زدہ رہ جاتے تھے، اس سلسلے میں ایک تاریخی واقعہ یاد رکھنے کے قابل ہے، غالباً ۱۹۷۱ء میں جب ملک میں سیاسی حالات کروٹ لے رہے تھے، مرکز کے علاوہ

بہار میں بھی کانگریسی حکومت تھی، ڈاکٹر جگن ناتھ مشر اوزیر اعلیٰ تھے، ملک میں ایک جنسی نافذ ہونے کے بعد عوام میں بے چینی تھی، ایکشن کا وقت قریب تھا، بہار سرکار نے مدرسہ بورڈ کے فو قانیہ، مولوی، عالم اور فاضل کی ڈگریوں کو میٹرک، آئی اے، بی اے اور ایم اے کی برابری کا درجہ دیا تھا، اس وقت مدرسہ شمس الہدیٰ پٹنہ کے زیر اہتمام ایوب گرلس ہائی اسکول کے میدان میں ایک عظیم الشان اجلاس منعقد ہوا، جس میں مسلم یونیورسٹی علی گڈھ، جامعہ ملیہ اسلامیہ دہلی، ندوۃ العلماء لکھنؤ، کے علاوہ دارالعلوم دیوبند سے علماء اور دانشوروں کو مدعو کیا گیا، وزیر اعلیٰ کے علاوہ بہار کے وزراء اور مسلم ممبر ان پارلیامنٹ حضرات شامل تھے، دیر رات تک اجلاس چلتارہا، دارالعلوم دیوبند سے مولانا حامد الانصاری غازی صاحب اور دادا جان مدعو تھے، اکثر لوگوں کی تقریریں کانگریس کی تعریف سے شروع اور ڈاکٹر جگن ناتھ مشر اور شامل نبی کے قصیدہ پر ختم ہوئی، اخیر میں دادا جان کو تقریر کی دعوت دی گئی، انہوں نے تقریر بہت انوکھے انداز سے شروع کی، انہوں نے کہا کہ ملک کی آزادی کی طرف سب سے پہلے مولانا شاہ عبدالعزیز دہلوی نے اپنے فتویٰ کے ذریعہ راغب کیا، حاجی امداد اللہ مہاجر کی، شیخ الہند مولانا محمود حسن تک بلکہ شیخ الاسلام مولانا حسین احمد مدنی تک ہزاروں علماء کرام کا جنگ آزادی میں کردار واضح کیا، علماء صادق پور کی خدمات کا حوالہ دیا، شامی کی جنگ آزادی، ریشمی رومال تحریک کے مقاصد پر روشنی ڈالی، بتایا کہ بہت سارے علماء اس لڑائی میں شہید اور جلاوطن ہوئے، انہوں نے ثابت کیا کہ ہندوستان کی آزادی کی جنگ میں سب

سے بڑا حصہ علماء کا رہا ہے، اس کے بعد آزادی کے تیس سال بعد اگر ہمیں کچھ حق ملا، تو یہ ہم پر کچھ احسان نہیں، یہ تو ہمیں بہت پہلے ملنا چاہئے تھا، تقریر کے دوران اور اختتام پر مفتی ظفیر الدین زندہ باد کے نعروں سے پنڈال گونجتا رہا، لوگوں میں عجب طرح کا جوش دو لولہ پیدا ہو گیا، اور اس کے بعد کانگریسی وزیروں کا جو حال ہوا وہ دیکھتے بنتا تھا، (یہ واقعہ میں نے اباجان سے سن کر کر لکھا ہے جو اس اجلاس میں موجود تھے،) ایسے بہت سے واقعات ہیں جو دادا جان کی حق گوئی اور بے باکی کی مثال ہیں، اپنی یادداشت تحریر کر کے مفتی ظفیر الدین اکیڈمی کو بھیج دیں، تو سوانح نگاری میں بہت مدد ملتی۔ ☆ دادا جان اگر سچ بولنے کی ہمت رکھتے تھے تو وہیں بڑے ایماندار آدمی بھی تھے، ان کی ایمانداری ہیرے کی طرح روشن اور سخت تھی، ایک بار کا واقعہ ہے جب ایک نیوز چینل (زی نیوز) نے مفتیان کرام کو بدنام کرنے کی سازش کی نوعیت یہ تھی کہ ایک شخص مفتیان کے پاس جاتا اور اپنے پاس نہ دکھائی دینے والا کیمرہ چھپا کر جاتا، جب کسی مفتی کے پاس جاتا تو کہتا حضرت فتویٰ لکھوانا ہے، اور یہ کہہ کر سامنے بیٹھے شخص کو چپکے سے پسیے بڑھادیتا، اس طرح کئی نامور مفتیوں کو بدنام کرنے میں کامیاب ہو گیا، لیکن جب دادا جان کے پاس پہنچا اس وقت آپ وضو کر کے اٹھ رہے تھے، اس روپورٹ نے استفتا اور روپے دینے چاہے تو دادا جان نے اس کو ڈاٹنٹھے ہوئے جھٹک دیا اور رعب دار آواز میں ان سے کہا، آج تک ظفیر نے کسی سے ایک دھیلا نہیں لیا تم کیا چیز ہو، یہاں پسیے نہیں لیا جاتا ہے، استفتا جا کر دارالافتاء میں جمع کر دو، جواب پہنچ جائے گا، یہ منظر (ٹی وی) کے اسکرین پر بار بار

دکھائی جانے لگا، دیوبند کے اہل علم حضرات کو جب پتہ چلا تورات میں اسی وقت دوڑے ہوئے دادا جان کے پاس آئے، شکریہ ادا کیا کہ حضرت آپ نے دارالعلوم اور علماء کرام کی عزت بچالی، آپ نے یہ اندازہ لگایا کہ صحیح ہوتے ہی بھیڑ جمع ہونی شروع ہو جائے گی، اور میرے اعزاز سے دوسرے لوگوں کی سبکی ہوگی، توراتوں رات دہلی چلے گئے، اس واقعہ سے متاثر ہو کر مشہور فلم ساز مہیش بھٹ نے کہا تھا، "اس تھا بوڑھے شخص نے پوری قوم کو بدنامی سے بچالیا" یہ واقعہ تقریباً ۱۹۰۵ء یا ۱۹۰۶ء کا ہے، (بحوالہ چھوٹے اباڈا کٹر ابو بکر عباد و مولانا مجتبی قاسمی) یہی وہ خصوصیات ہیں جو دادا جان کو دوسروں سے ممتاز کرتی ہیں،۔۔۔

☆ ایک دفعہ دادا جان سے ملنے حضرت مولانا محمد ولی رحمانی صاحب تشریف لائے، تقریباً تین بجے وہ گھر آئے، ابا جان گھر موجود نہیں تھے، ساری ذمہ داری میری ماں اور بہنوں پر تھی، جسے انہوں نے بخوبی انجام دیا، بہت خوشی اور اپناستیت کے ساتھ دیر تک دادا جان اور مولانا رحمانی میں گفتگو ہوتی رہی، باہر کافی بھیڑ جمع ہو رہی تھی، حضرت مولانا رحمانی کے بادی گاڑوں نے اسے سنبھالا، واپس جانے سے پہلے حضرت مولانا ولی رحمانی صاحب دادا جان کی جیب میں پسیے رکھ رہے تھے، دادا جان نے کہا پیر جی! اس کی ضرورت نہیں، دعاوں کی ضرورت ہے، مولانا رحمانی صاحب نے کہا حضرت میرا بھی کچھ حق بتا ہے؟ دعاویں تو کرتا ہی ہوں کرتا رہوں گا، یہ بچوں کی مٹھائیوں کے لئے ہے، دادا جان کی آنکھوں میں آنسو آگئے اور آواز بھر گئی۔

☆ دادا جان کی طبیعت خراب ہونے لگی، تو ایک دن رضوان بھیا سے کہا میری سب اولاد کو بلا، دادا جان سب سے ملنا چاہتے ہیں، دوسرے تیسرے دن سب گھر پر موجود تھے، شاید یہ آخری موقعہ تھا جب دادا جان نے اپنی ساری اولاد کو ایک ساتھ دیکھا، بہت خوش ہوئے، مجھے ایسا لگا کہ دادا جان ان لمحوں کو جانے دینا نہیں چاہتے، مگر وقت ہاتھ سے پھسلتے ہوئے ریت کی طرح نکل گیا، دھیرے دھیرے سارے لوگ دادا جان کو الوداع کہہ کر چلے گئے، دادا جان صحت یا ب نہیں ہو سکے، اور ان کی علالت کا دور شروع ہو گیا، اب نہ وہ مسجد جا سکتے تھے، نہ ہی مدرسہ، مجھ میں اور دادا جان میں کچھ فرق نہیں رہ گیا تھا، میری ہی طرح دادا جان بھی ایک معصوم بچہ بن گئے، دادا جان کی صحت خراب ہونے سے مجھے بہت تکلیف ہوئی، لیکن گھر میں ابھی بھی رونق تھی دادا جان کہا کرتے تھے "میں اس گھر کی چوکیدار کی طرح حفاظت کرتا ہوں، اور ہم تمام بھائی بہنوں کا اعتقاد تھا کہ ان کے رہتے ہوئے امریکہ جیسا سوپر پاور ملک بھی حملہ کرنا چاہے تو اسے دادا جان کی دعائیں پسپا کر دیں گی، میں دادا جان کا سیکریٹری تھا، اس لئے ہر وقت ان کے پاس موجود ہوتا تھا، میرا کام تھا دادا جان کو پانی پلانا، سب کی حالت بتانا، بچوں کے بارے میں بتانا، موسم کی جائزکاری دینے کے علاوہ ان کے حکم سے نبض دیکھنا، جب میں نبض پر انگلیاں رکھتا تو پوچھتے میں اور کتنے دن زندہ رہوں گا؟ میں جواب دیتا آپ کم سے کم دس سال زندہ رہیں گے، اس پر مسکر اکر کہتے "تم لوگ مجھے اور کتنے دنوں تک زندہ رکھو گے،

۳۱ / مارچ ۲۰۱۸ء کو ڈھائی بجے میرے گھر میں پھر بہت بھیڑ تھی، دادا جان کی طبیعت

زیادہ خراب ہو گئی، ڈاکٹر جاچکے تھے، بھیڑ کی وجہ سے ابا جان نے اندر سے کمرہ بند کر لیا، قرآن شریف کی تلاوت کی بلکن بلکی آواز باہر سے سنائی دے رہی تھی، پھر خاموشی چھا گئی، کچھ ہی دیر بعد فرحت باجی اور ریحانہ بو باہر آئیں اور زور زور سے رونے لگیں، انہیں روتے دیکھ کر سب رونے لگے، رونے اور ہچکیوں کی آوازیں میرے کانوں میں آرہی تھیں مگر دادا جان کی موت کا یقین مجھے نہیں ہوا تھا، آہستہ آہستہ گھر میں بھیڑ بڑھتی گئی، اور ساتھ ہی دادا جان کی خاموشی کی وجہ سے کہیں زیادہ سناٹا چھاتا چلا گیا، آج بھی عید آتی ہے، ہم خوب تیاری کرتے ہیں، غسل کرتے ہیں، نئے نئے کپڑے پہننے ہیں، خوشبو لگاتے ہیں، قاری صاحب ابا چغہ پہن کر آتے ہیں، اور ہم دادا جان کو سلام کرنے جاتے ہیں، ان کے کمرے میں نہیں بلکہ ان کے مزار پر۔

# سو انہی خاکہ

جناب مولانا اشتیاق احمد صاحب

استاذ دارالعلوم دیوبند

نام:- حضرت مفتی محمد ظفیر الدین ابن جناب محمد شمس الدین صاحب۔

ولادت:- ۷ / مارچ ۱۹۲۶ء مطابق ۱۲ / شعبان ۱۴۳۳ھـ۔

وفات:- ۳۱ / مارچ ۱۴۰۸ء مطابق ۲۵ / ربیع الاول ۱۴۲۳ھـ۔

وطن:- پورہ نوڈیہا، در بھنگلہ (بہار)۔

تعلیم گاہ:- گاؤں کا مکتب، مدرسہ محمودیہ راج پور نیپال، مفتاح العلوم

منتو، ندوۃ العلماء لکھنؤ۔

فضیلت و دستار:- ۱۹۳۳ء میں مفتاح العلوم سے فارغ ہوئے، حضرت مولانا

فخر الدین صاحب شیخ الحدیث دارالعلوم دیوبند نے سر پر دستار باندھی۔

اساتذہ:- میاں جی محمد یوسف، حافظ محمد میاں، مولانا عبدالرحمن صاحب (چپازاد

بھائی) محدث کبیر مولانا حبیب الرحمن اعظمی، مولانا عبد اللطیف نعماںی، مولانا محمد

یحیی اعظمی، مولانا شمس الدین مسی، مولانا حلیم عطا شاہ، مولانا محمد ناظم

ندوی، مولانا محمد اسحاق سندھیلوی، مولانا جنید الدین، مولانا شاہ محمد حبیب، مولانا

طیب صاحب، مولانا نظیر، مولانا سید محمد علی وغیرہ۔

تدریس:- مدرسہ وارث العلوم چھپرہ، مفتاح العلوم متّو، مدرسہ معدن العلوم نگرام لکھنؤ، مدرسہ معینیہ سانحہ بیگو سرائے، مدرسہ تعلیم الدین ڈا بھیل گجرات، دارالعلوم دیوبند۔

زمانہ تدریس:- چھیساں (۲۶) سال

احسان و سلوک:- حضرت تھانویؒ (مراہلاتی) سید سلیمان ندویؒ، حضرت مولانا حسین احمد مدنیؒ، حضرت مولانا قاری محمد طیبؒ۔

خلافت و اجازت:- حکیم الاسلام قاری محمد طیب صاحبؒ، مولانا فضل اللہ صاحبؒ (مولانا محمد علی مونگیریؒ کے پوتے)

خدمات:- (۱) شعبہ تصنیف و تالیف میں ۶۷۳ھ میں آٹھ ماہ رہے، ایک کتاب تصنیف فرمائی، ”جماعت اسلامی کے دینی رجحانات“

(۲) اس کے بعد دارالاوقاف میں بحیثیت ”مرتب فتاوی“ رہ کر بارہ جلدیوں میں ”فتاوی دارالعلوم“ کو ترتیب فرمایا، تین ماہ بعد نائب مفتی کا عہدہ بھی تفویض ہو گیا،

(۳) ۱۳۸۳ھ میں مرتب کتب خانہ کی حیثیت سے کتب خانہ کو ترتیب دیا۔

(۴) ۱۳۸۲ھ میں شعبہ ”مطالعہ علوم قرآنی“ اور ”مطالعہ تصنیف نانوتویؒ“ کی نگرانی آپ کے سپرد ہوئی۔

(۵) ۱۳۸۵ھ سے ۱۴۰۲ھ تک باضابطہ ”رسالہ دارالعلوم“ کا اداریہ لکھا۔

- (۶)۔ عربی ماہنامہ ”الداعی“ کی نگرانی کمپیٹ میں بھی شریک رہے۔
- (۷)۔ محکمہ ”دارالقضاء“ قائم ہوا، اس کی بھی نگرانی فرمائی۔
- (۸)۔ مخطوطات کا تعارف ”دوجلدوں میں مرتب فرمایا۔
- (۹)۔ ندوۃ العلماء لکھنؤ کے مخطوطات کا تعارف بھی تحریر فرمایا۔
- (۱۰)۔ مسلم پر سنل لاء کی طرف سے ترتیب دیئے جانے والے ”مجموعہ قوانین اسلامی“ کی تیاری میں شریک رہے۔
- (۱۱)۔ تقریباً تیس (۳۰) سال تک دارالقضاء میں رہے، اور تقریباً ایک لاکھ فتاوی تحریر فرمائے۔

## تصانیف

- (۱)۔ فتاویٰ دارالعلوم دیوبند (۱۲ جلدیں)
- (۲)۔ اسلام کا نظام مساجد
- (۳)۔ اسلام کا نظام عفت و عصمت
- (۴)۔ اسلام کا نظام تعلیم و تربیت
- (۵)۔ اسلام کا نظام تعمیر سیرت (نسل کشی)
- (۶)۔ اسلام کا نظام نقش و نگار
- (۷)۔ اسلامی حکومت کے نقش و نگار
- (۸)۔ تذکرہ مولانا عبداللطیف نعمانی
- (۹)۔ تذکرہ مولانا عبدالرشید رانی ساگری

- (۱۰)۔ امارت شرعیہ دینی جدوجہد کا روشن باب
- (۱۱) حکیم الاسلام اور ان کی مجالس
- (۱۲) تعارف مخطوطات کتب خانہ دارالعلوم دیوبند (دو جلدیں)
- (۱۳)۔ تعارف مخطوطات ندوۃ العلماء، لکھنؤ (۱۴)۔ مشاہیر علمائے دیوبند
- (۱۵) دارالعلوم کا قیام اور اس کا پس منظر (۱۶) حیات مولانا گیلانی
- (۱۷) اسلامی نظام مشیت (۱۸) تاریخ المساجد
- (۱۹) جماعت اسلامی کے دینی رجحانات
- (۲۰) جرم و سزا کتاب و سنت کی روشنی میں
- (۲۱) اسوہ حسنہ (مصابیب سرکار دو عالم ﷺ)
- (۲۲) زندگی کا علمی سفر
- (۲۳)۔ درس قرآن مکمل
- (۲۴) تاریخی حقائق
- (۲۵) مسائل حج و عمرہ
- (۲۶) مشاہیر علمائے ہند کے علمی مراسلے
- (۲۷) حضرت نانو توی ایک مشائی شخصیت
- (۲۸) جامعہ طبیہ دارالعلوم دیوبند کا اجتماعی تعارف
- (۲۹) امارت شرعیہ کتاب و سنت کی روشنی میں
- (۳۰)۔ تفسیر حل القرآن پر عنوانات کا اضافہ
- (۳۱)۔ تفسیر حل القرآن پر عنوانات کا اضافہ

ان کے علاوہ سیکڑوں مقالات و مضمایں جو علمی و دستاویزی

رسالوں میں شائع ہوئے۔

- (۳۲) دارالعلوم دیوبند ایک عظیم مکتب فکر (۳۳)۔ اسلام کا نظام حیات
- (۳۴) اسلامی زندگی کے آثار و نقوش
- (۳۵) جنگ آزادی کا ایک یاد گار سفر
- (۳۶) ہندوستان میں نظام تعلیم و تربیت (مولانا گیلانی) پر عناوین و حواشی
- (۳۷) تحریک مودودیت یا جماعت اسلامی (۸۳)۔ شیخ الہندگی علمی زندگی
- (۳۸) نفقہ مطلقہ کا شرعی حکم اور اسلام
- (۳۹) ایک جامع کمالات شخصیت (حضرت قاری محمد طیب) (۴۲) دینی عقائد
- (۴۳) دارالعلوم دیوبند کی صد سالہ خدمات کی نمائش (کتابی شکل میں بھی)

# علمی خدمات و احوال

## مفتی صاحب کی شخصیت کی تغییر میں مفتاح العلم مذکور کا حصہ

ڈاکٹر مسعود احمد الاعظمی مدرسہ مرقدۃ العلوم مسیویپی

حضرت مولانا مفتی محمد ظفیر الدین ایک غریب اور دیندار گھرانے کے چشم و چراغ تھے، آپ کی شخصیت اس دور میں صوبہ بہار کے لئے سرمایہ افتخار تھی، آپ نے اپنی زندگی کا سفر ایک معمولی اور غریب طالب علم کی حیثیت سے شروع کیا اور شب و روز کی محنت سے غیر معمولی ترقی کرتے ہوئے فضل و کمال کے بلند مقام تک پہنچے، انہوں نے علم و فن کی جو یاد گارا اور بیش بہا خدمات انجام دی ہیں وہ ہمیشہ یاد رکھے جانے کے لائق ہیں۔

مفتاح العلوم میں داخلہ کے محرک کے بارے میں مفتی صاحب نے خود تحریر فرمایا ہے کہ:

"اس مدرسہ میں مجھے حضرت مولانا حبیب الرحمن الاعظمی اور حضرت مولانا عبد اللطیف نعمانی کی تدریسی شہرت و مقبولیت لے گئی تھی<sup>28</sup>

مفتی صاحب نے جس وقت مفتاح العلوم میں داخلہ لیا تھا، وہ عمارت کے لحاظ

<sup>28</sup> - زندگی کا علمی سفر ص ۲

سے مدرسہ کے غربت و افلas کا زمانہ تھا، جامع شاہی میں مدرسہ کے قیام کو چند سال سے زیادہ عرصہ نہیں گزرا تھا، عمارتوں کی فراوانی نہیں تھی، اور مدرسہ کی عمارت کے نام پر چند کمروں کے سوا کچھ نہ تھا، مفتی صاحب نے اسی چیز کو تذکرہ مولانا عبداللطیف نعماںی (ص ۱۰۲) میں اس انداز میں لکھا ہے:

"مولانا مدظلہ - حضرت مولانا الا عظیمی" کے سوا سارے مدرسین کی درس گاہیں جامع شاہی میں تھیں، حضرت مولانا عبداللطیف نعماںیؒ بھی جامع شاہی کے فرش پر ہی بیٹھ کر درس دیا کرتے تھے"

مگر یہی دور مفتاح العلوم کا عہد زریں اور عہد شباب تھا، اگرچہ اس کے قیام کو چند سال سے زیادہ نہیں ہوئے تھے، مگر اس کا معیار تعلیم اس قدر بلند تھا، کہ اس کا شہرہ دور دراز علاقوں تک پہنچ چکا تھا، اور بے سرو سامانی کے باوجود درس و تدریس کا ایک اہم گھوارہ اور علم و معرفت کا ممتاز مرکز بن چکا تھا، مفتی صاحب نے لکھا ہے:

"مفتاح العلوم کا یہ دور کہنا چاہئے تعلیمی شباب کا زمانہ تھا، ہر درجہ میں کافی طلبہ تھے، اور اساتذہ اس باق و مطالعہ کے باب میں بہت سخت" <sup>29</sup>

### مفتاح العلوم کی اجمالی تاریخ

چونکہ مفتی صاحب مفتاح العلوم کے اس عہد کے فیض یافتہ ہیں جو اس کا عنفوان

<sup>29</sup> - تذکرہ مولانا عبداللطیف نعماںی حصہ ۱۰۱

شباب تھا، اور نہایت تیز رفتاری سے ترقی کے منازل طے کر رہا تھا، اور جس سے مفتی صاحب کی زندگی کی بہت سی یادیں اور خوشگوار لمحات وابستہ ہیں، اس لئے مناسب معلوم ہوتا ہے کہ یہاں اس کی اجمانی تاریخ سپرد قلم کر دی جائے:

مفتاح العلوم کا قیام ۱۳۲۱ھ میں مولانا ابوالحسن مسیو (متوفی ۱۳۶۱ھ) کے دست مبارک پر عمل میں آیا، اسکا تاریخی نام "شمس الفیوض" رکھا گیا، مولانا مرحوم نے ۱۳۲۱ھ تک تقریباً ۱۳۱۱ھ میں بعض ناگزیر اسباب کی بناء پر یہ سلسلہ منقطع ہو گیا شاہی میں بیٹھ کر درس دیا، ۱۳۲۳ھ میں مولانا نے از سر نواس سلسلے کو جاری کیا، لیکن تین سال کے وقفے کے بعد ۱۳۲۳ھ میں مولانا نے از سر نواس سلسلے کو درس گاہ نہ بنانے کے قریب کے ایک محلہ الہداد پورہ کی مسجد اس کے لئے تجویز کی گئی اور وہاں درس و تدریس کی بساط بچھائی گئی، ان دونوں جگہوں کے علاوہ کبھی کبھی احاطہ شاہ محمد عمر (اور نگ آباد) میں بھی درس کا کاروبار انجام دیا جاتا، حضرت محدث الا عظیمی<sup>30</sup> اپنی ایک یادداشت میں تحریر فرماتے ہیں:

"یہ مدرسہ ۱۳۲۱ھ میں قائم ہوا جیسا کہ اس کی پہلی مہر میں کندہ ہے، اس کا افتتاح جامع مسجد کٹرہ میں ہوا، لیکن نہ اس کا کوئی باضابطہ نظام تھا، نہ اس کی اپنی عمارت تھی، نہ سرمایہ، اس لئے اس کے بانی مولانا ابوالحسن عراقی کبھی اس کو جامع مسجد کٹرہ میں چلاتے تھے، اور کبھی احاطہ شاہ محمد عمر میں" <sup>30</sup>

اس کے بعد ۱۳۲۷ھ میں اس کے طالع بیدار نے انگڑائی لی، اس کا مقدر جاگا اور دیکھتے ہی دیکھتے اس کا طائر شہرت آسمان کی بلندیوں میں پرواز کرنے لگا، حضرت محدث الاعظمیؒ اپنی اس مذکورہ بالایاد داشت میں آگے تحریر فرماتے ہیں:

شوال ۱۳۲۷ھ سے مدرسہ نے ترقی کی طرف دوسرا قدم اٹھایا۔۔۔ یہ وہ دور ہے جب میں نے مدرسہ کی طرف توجہ کی اور اس کا انتظام عملاً میں نے سنبھالا،۔۔۔ اس لئے کہ مولوی ابوالحسن صاحب اس وقت حج کے لئے حجاز چلے گئے تھے۔<sup>31</sup>

مولانا محمد ایوب اعظمیؒ (متوفی ۱۳۰۳ھ م ۱۹۸۳ء) حضرت محدث اعظمیؒ کے رفیق و معاون تھے، اور جب آپ نے ۱۳۲۷ھ میں مدرسہ مفتاح العلوم کی نشأۃ ثانیۃ کرتے ہوئے اس کو شاہراہ ترقی پر گامزن کیا، تو مولانا محمد ایوب صاحب کو جو اس وقت مدرسہ اسلامیہ دیوریا میں درس و تدریس کی خدمت انجام دے رہے تھے لا کر مدرسہ کا انتظام ان کے سپرد کیا، مولانا محمد ایوب صاحب لکھتے ہیں:

مدرسہ پہلے الہداد پور کی مسجد میں تھا، مگر طلبہ کی کثرت و ہجوم کی وجہ سے جامع مسجد شاہی کٹرہ میں منتقل کر دیا گیا، جامع مسجد شاہی کا وسیع صحن و سائبان درسگاہوں کا کام دینے لگا، اس وقت مدرسہ کی مخصوص عمارت نہیں تھی، بیرونی طلبہ شہر کی مختلف مساجد کے کمروں میں ٹھہرائے جاتے تھے، ان دونوں حضرات یعنی حضرت مولانا اعظمیؒ (

مد نظر) و حضرت مولانا نعمانی<sup>ؒ</sup> نے درس و تدریس کی خدمت سنبھالی اور اس حقیر کو انتظام و انصرام کی خدمت سپرد ہوئی، ہم میں سے ہر ایک نے اپنی پوری و بھر پور صلاحیت واستعداد سے کام لیا، اور سرگرم عمل ہو گئے،<sup>32</sup>

اور مولانا محمد ایوب صاحب مرحوم ہی روئنداد مدرسہ از شوال ۷۱۳۷ھ تا ذی الحجه ۱۳۸۸ھ میں اس زریں دور کے بارے میں رقم طراز ہیں:

”۱۳۸۸ھ سے پہلے کا جو زمانہ گذر رہا ہے، وہ قابل اعتبار نہیں، ۱۳۸۹ھ میں اس مدرسہ کے نظم و نسق کی دوبارہ تجدید ہوئی، اس وقت سے مدرسہ نے ترقی کرنی شروع کی، پھر کے ۱۳۹۰ھ میں سے بارہ نظم و نسق کی تجدید نے مدرسہ کو بڑی بڑی شاندار درس گاہوں کے دوش بدوش لا کھڑا کر دیا۔“

مدرسہ کی اس نشأۃ ثانیہ، تجدید اور غیر معمولی و تیز رفتہ تعمیر و ترقی میں حضرت محدث اعظمی کا کیا کردار رہا ہے اس کی سب سے زبردست اور وزن دار شہادت حضرت محدث اعظمی<sup>ؒ</sup> کے بعد مدرسہ کی سب سے اہم شخصیت اور حضرت اعظمی کے ہدم دیرینہ اور رفیق مولانا عبد اللطیف نعمانی مرحوم (متوفی ۱۳۹۲ھ م ۷۳ نیجےء) کی ہے، جو ۱۳۸۸ھ کی مقتاحی ڈائری میں تحریر فرماتے ہیں:

”۱۳۸۸ھ میں جب شیخ الحدیث حضرت مولانا حبیب الرحمن صاحب اعظمی نے

اس طرف اپنی توجہ مبازل کی اور مدرسہ کو دوبارہ اس کے اصلی گھر (شاہی مسجد) منتقل کر کے ایک نئی زندگی دینے کی کوشش کی تو یہ مدرسہ بہت جلد ترقی کر گیا،۔۔۔ آپ نے ۱۳۲۶ھ سے ۱۳۲۷ھ تک مفتاح العلوم میں صدر مدرسی کے فرائض انجام دیئے، اور ۱۳۲۷ھ سے ۱۳۲۸ھ تک نظمت کا عہدہ بھی سنبھالا،<sup>33</sup>

یہاں مفتاح العلوم کی تاریخ نہایت اختصار کے ساتھ اس لئے لکھ دی تاکہ یہ معلوم ہو سکے کہ وہ زریں اور سنہرہ دور جس میں مفتی صاحب یہاں کے سرچشمہ علمی سے سیراب ہونے کے لئے وارد ہوئے اس وقت اس کی کیا کیفیت تھی، ابتدائی دور میں ہونے کے باوجود کس قدر بلند معیار کا حامل تھا، اس کی تعمیر و ترقی میں حضرت محدث عظیمی کا کیا عمل دخل تھا، اور اس میں کوئی شک نہ رہے کہ اس بحثتے ہوئے چراغ کو سنبھالنے اور اس کے تن مردہ میں روح پھونکنے کا حقیقی سہرا آپ ہی کے سر تھا، اور ایک طرح سے آپ کی ذات ہی اس کو قائم کرنے والی تھی، اور یہ وہ ماحول تھا جس نے مفتی صاحب کی شخصیت سازی میں وہ موثر اور پائیدار کردار ادا کیا تھا جس نے بعد میں آپ کو ایک قد آور عالم و فاضل اور مصنف کی حیثیت سے روشناس کرایا۔

مفتاح العلم میں داخلہ، اسبق اور اساتذہ

اس وقت کے مفتاح العلوم کے ناظم مولانا محمد ایوب صاحب نے مفتی صاحب کا

داخلہ امتحان لیا اور جماعت کا انتخاب آپ ہی کے اوپر چھوڑ دیا، انہوں نے اپنے لئے ہدایہ کی جماعت کا انتخاب کیا، ہدایہ کے ساتھ اس وقت نورالانوار، مقامات حریری، قطبی اور ہدیہ سعیدیہ ان کے زیر درس تھیں، اول الذکر تینوں کتابیں مولانا محمد حبی (متوفی ۱۳۹۶ھ م ۱۹۷۱ء) سے اور قطبی و ہدیہ سعیدیہ مولانا شمس الدین (متوفی ۱۳۹۲ھ م ۱۹۷۱ء) سے پڑھیں۔

اس سال ان کو علامہ اعظمیؒ اور مولانا نعمانیؒ کے درس سے استفادہ کا موقعہ نہیں مل سکا، اس کو بہت حسرت کے ساتھ لکھتے ہیں:

"جن دو اساتذہ کی شہرت پر داخلہ لیا تھا ان میں سے کسی کے پاس میرا کوئی سبق نہیں گیا، یعنی حضرت مولانا حبیب الرحمن صاحبؒ اور مولانا عبد اللطیف نعمانی کے یہاں اس کا دلی افسوس رہا،<sup>34</sup>

لیکن دوسرے سال یہ حسرت پوری ہو گئی اور دیرینہ مراد بر آئی، مسرت و انبساط کے عالم میں اس دوسرے سال کی نسبت مفتی صاحب لکھتے ہیں:

"بعد رمضان وسط شوال میں آیا، تو اب جلالین کی جماعت میں داخلہ ہوا، اس لئے کہ ہم لوگ اچھے نمبرات سے کامیاب ہوئے تھے، اس سال جلالین اور حماسہ حضرت مولانا حبیب الرحمن اعظمی کے یہاں، سلم اور میبدی اور مختصر المعانی حضرت

مولانا عبداللطیف نعمانی کے پاس اور مولانا شمس الدین صاحب کے یہاں متینی اور سبعہ معلقة مولانا محمد یحییٰ صاحب کے یہاں، قدر تادلی خوشی ہوئی کہ اب ان حضرات سے پڑھنے کی نوبت آئی، جن کی شہرت علمی سن کر آنا ہوا تھا<sup>35</sup>

اساتذہ کی قابلیت کے ساتھ ان کی توجہ و تربیت اور مردم سازی کی فکر اور اس پر طالب علم کا شوق و ولولہ اور محنت نے سونے پر سہاگہ کا کام کیا، صلاحیت و استعداد میں پختگی اور نکھار آنا شروع ہو گیا مفتی صاحب نہایت عمدہ پیرائے میں علامہ اعظمیؒ کے درس کی خصوصیات کی تصویر کشی کرتے ہوئے رقم طراز ہیں:

"ایک سال میں اندازہ ہو چکا تھا کہ مولانا اعظمی جو "بڑے مولانا" کے نام سے مشہور تھے، بڑے سخت ہیں، عبارت خوانی ان کے درس میں لو ہے کے چنے چبائے کم نہیں، کیا مجال کہ کوئی طالب علم ایک زبر زیر کی غلطی کر کے نکل جائے، اسی طرح ترجمہ میں بھی غلطی برداشت نہیں کرتے تھے، جہاں غلطی ہوئی مولانا کی طرف سے "ہوں" کی آواز آئی، اگر عبارت ٹھیک ہو گئی تو کچھ نہیں فرماتے، مگر ہوں کے بعد بھی غلطی ٹھیک ہوتی تو مولانا کی چھڑی اٹھ جاتی تھی، اور ساتھ نحوی و صرفی ترکیب و تعلیل کے سوالات شروع ہو جاتے، طالب علم پر کپکپی طاری ہو جاتی، اسی وجہ سے جس کو عبارت پڑھنا ہوتی وہ دو چار کتابوں کی مدد سے سارے مسائل حل کر کے جاتا تھا، مجھے یاد ہے کہ میرے پچسیں

ساتھیوں میں شاید کوئی میرے سوا پٹائی سے بچا ہو، میری نحو و صرف غالباً اچھی تھی، ترکیب بھی صحیح کر ڈالتا اور صرفی سوالات کے جوابات بھی برجستہ دیتا، اور شاید یہی وجہ تھی کہ مولانا کی توجہ مچھ پر بہت زیادہ تھی، حالانکہ میں بالکل نیا تھا، لیکن مطالعہ جم کر کیا کرتا تھا، ایک کتاب کے حل کے لئے کم از کم تین چار معاون کتابیں بالاستیعاب دیکھا کرتا تھا، سہ ماہی امتحان میں فرمایا، کہ جلالیں کے ان دو صفحوں کی ترکیب کر جاؤ، تمہارا آج یہی امتحان ہے، الحمد للہ میں نے صحیح ترکیب کر کے سنادی، حضرت الاستاذ بہت خوش ہوئے فرمایا تم نے جی خوش کر دیا<sup>36</sup>

مفتقی صاحب ایک اور مقام پر لکھتے ہیں:

"حضرت مولانا عظیمی مدظلہ اور مولانا نعمانی دونوں عبارت خوانی میں ایک زیر زبر کی غلطی برداشت نہیں کرتے تھے، ترجمہ میں مولانا نعمانی ایک حد تک نرم تھے، مگر حضرت مولانا عظیمی مدظلہ ترجمہ میں بھی اتنے ہی سخت تھے جس قدر عبارت کی صحت میں، کیا مجال کہ کوئی غلط ترجمہ کر کے نکل جائے،<sup>37</sup>

اس دور کی خوشنگوار یادوں کا تذکرہ کرتے ہوئے مفتی صاحب رقمطراز ہیں:

"ان ساری سختیوں کے باوجود ہم طلبہ کے دلوں میں ان دونوں بزرگوں کا جو

<sup>36</sup> - ترجمان الاسلام - مولانا حبیب الرحمن عظیمی نمبر ص ۱۳۸

<sup>37</sup> - تذکرہ مولانا عبد اللطیف نعمانی ص ۱۰۲-۱۰۱

احترام اور جیسی محبت تھی، آج اس کا تصور بھی مدارس کے عام طلبہ نہیں کر سکتے تھے، ہم طلبہ ان حضرات کے عاشق تھے، اور ان پر جان نچاہو کرتے تھے، مدرسہ مفتاح العلوم کی طرف سے آج جوراہت کے سامان فراہم ہیں، اس زمانہ میں ان میں سے کچھ بھی نہیں تھا، صرف چار کمرے پختہ تھے، جن پر سائبان نہیں تھا، بقیہ کمرے مٹی کے کچریل تھے، کہاں کی بجلی، کہاں پانی کا نل اور کہاں کمروں میں موٹی موٹی دریاں اور بجلی کے قنے، خواب میں بھی کوئی یہ سوچ نہیں سکتا تھا،<sup>38</sup>

### دورہ حدیث اور فراغت

حدیث کی کتابیں پڑھ کر وہیں سے فاتحہ فراغ بھی پڑھی، لکھتے ہیں:  
 "پھر ۱۳۶۳ھ م ۱۹۳۳ء میں دورہ حدیث بھی ان ہی دونوں بزرگوں سے پڑھنے کی سعادت حاصل ہوئی" <sup>39</sup>

دورہ حدیث میں آپ نے بخاری شریف اور ترمذی شریف حضرت محدث

<sup>38</sup> تذکرہ مولانا عبد اللطیف نعمانی ص ۱۰۲

<sup>39</sup> حوالہ بالا۔ تذکرہ مولانا عبد اللطیف نعمانی میں آپ کا سن فراغ ۱۳۶۳ھ مذکور ہے، مگر یہ صحیح نہیں ہے، صحیح ۱۳۶۳ھ ہے، جیسا کہ زندگی کا علمی سفر اور علمی مراسلے میں ہے، اور اس کی تائید علامہ اعظمی کے ساتھ آپ کی خط و کتابت سے بھی ہوتی ہے۔

الا عظیمی اور مسلم شریف اور ابو داؤد شریف حضرت مولانا نعمانیؒ کی خدمت میں پڑھ کر تعلیم کے سفر کی تکمیل کی۔

دوران تعلیم مفتی صاحب کا قیام محلہ چھترپورہ کی ایک مسجد میں رہا کرتا تھا، جو "کھیت والی مسجد" کے نام سے مشہور ہے، اس کے قریب ہی محلہ باغیچہ میں حضرت مولانا عبدالجبار صاحبؒ (متوفی ۱۳۱۲ھ م ۱۹۹۳ء) کا آبائی مکان تھا، مفتی صاحب حضرت مولانا مرحوم سے بھی استفادہ کرتے رہے، بلکہ گھر قریب ہونے کی وجہ سے گویا ان کے زیر سر پرستی رہے، یہ مسجد چونکہ ماؤسٹیشن سے قریب ہے، اس لئے حضرت محدث اعظمیؒ کے سفر کے آمد و رفت کے موقع پر آپ کی خدمت گزاری بھی کرتے، مفتی صاحب لکھتے ہیں:

"اس زمانہ میں حضرت مولانا حبیب الرحمن اعظمی کا عموماً سفر ہوا کرتا تھا، بلکہ فرماتے کہ فلاں دن رات کی ٹرین سے میری واپسی ہے، لاٹین لیکر آجانا، چنانچہ میں اس کی پابندی کرتا، مولوی امیر اللہ کو ساتھ کر لیتا، زیادہ رات ہوتی، تو مولانا یہیں محلہ چھترپورہ کی مسجد میں قیام فرماتے، اور صبح میں نماز فجر پڑھ کر گھر جاتے، جب کبھی مولانا کی طبیعت ناساز ہوتی، تو میں رات بھر جاگ کر خدمت کرتا تھا، اس لئے مولانا کو بہت انس تھا،<sup>40</sup>

## تحریک آزادی میں حصہ

مفہی صاحب کی متھی میں طالب علمی کا زمانہ ہندوستان کی تحریک آزادی کے شباب کا زمانہ تھا، مطالبہ آزادی کی چنگاری جو عرصہ دراز سے اندر ہی اندر سلگ رہی تھی، وہ اگست ۱۹۴۲ء میں شعلہ بن کر بھڑک اٹھی، ۹ / اگست ۱۹۴۲ء کو کانگریس ورکنگ کمیٹی نے انگریزی حکومت کے خلاف "ہندوستان چھوڑو تحریک" کا ریزولوشن پاس کیا، اس قرداد کی منظوری انگریزی حکومت کے آشیانے پر برق بن کر گری، اور برطانوی حکومت کو اپنا نوے سالہ اقتدار خطرے میں نظر آنے لگا، اس کا نتیجہ یہ ہوا کہ ۱۰ / اگست کا سورج بھی نہیں طلوع ہوا تھا، کہ ملک گیر پیانہ پر دار و گیر شروع ہو گئی، کانگریس کے تمام بڑے بڑے رہنماؤں کو گرفتار کر کے جیل کی سلاخوں کے پیچھے ڈال دیا گیا، اس کے رد عمل میں ملک کے چہپے چہپے میں آگ لگ گئی، عوام نے برٹش گورنمنٹ کے خلاف پورے ہندوستان میں طوفان برپا کر دیا، سرکاری مکھموں اور دفتروں میں توڑ پھوڑ اور آتش زنی شروع ہو گئی، کالجوں اور مدارس کے طلبہ کلاسوں اور درسگاہوں سے باہر نکل کر سڑکوں پر آگئے، اور جگہ جگہ ابھی ٹیشن شروع کر دیا، مدرسہ مفتاح العلوم چونکہ جمیعہ علماء اور کانگریس کے نظریے کا حامل تھا، اس لئے وہاں بھی اس کا رد عمل ہونا فطری امر تھا، مفتی صاحب اس وقت اگرچہ طالب علم تھے لیکن اس اہم تحریک میں قائدانہ رول ادا کیا، وہ مفتاح العلوم کے طلبہ کا کاروال لیکر باہر آگئے، اور دیکھتے ہی دیکھتے پورا شہر اور کالج کے طلبہ کا انبوہ ان کے گرد جمع ہو گیا، اور اپنی شعلہ بار

تقریروں سے چشم زدن میں مقامی تحریک کے لیڈر بن گئے، برٹش گورنمنٹ نے ان کی گرفتاری کے وارنٹ جاری کئے، وہ روپوش ہو کر اور کسی طرح بچ بچا کر متوجہ باہر نکلے، جب یہ ہنگامہ فرو ہوا اور ان کا وارنٹ گرفتاری منسون خ ہوا تو ایک سال کے بعد واپس آکر انہوں نے اپنی تعلیم کی تکمیل کی، اس طرح اپنی زمانہ طالب علمی ہی میں انہوں نے ملی قیادت اور قائدانہ صلاحیت کا لوہا منوا لیا، لیکن اس صلاحیت کا گلا انہوں نے وہیں گھونٹ دیا، اور اپنی توجہ تمام تر تدریسی، تصنیفی، اور علمی مشاغل پر مرکوز کر دی، مفتی صاحب نے اپنی اس سرگزشت کو اختصار کے ساتھ "حضرت الاستاذ کی رہنمائیاں اور کرم فرمائیاں" کے عنوان سے اپنے ایک مضمون میں قلمبند کیا ہے، جو المآثر ج اول شمارہ نمبر ۳ میں شائع ہوا ہے، اسی طرح اس کے متعلق تھوڑا سا "زندگی کا علمی سفر" میں بھی لکھا ہے، اور پھر "جنگ آزادی کا ایک یادگار سفر" کے نام سے اسی پر ایک مستقل رسالہ بھی لکھا ہے۔

اس کے بعد کا قصہ یہ ہے کہ وسط محرم ۱۳۶۳ھ م اوائل جنوری ۱۹۴۵ء میں مفتی صاحب متوجہ آئے، ان کو عربی کے ابتدائی درجات کے لئے مدرس اور افتاء کی مشق کے لئے مفتاح العلوم میں رکھ لیا گیا، عین اسی دوران مفتاح العلوم میں ایک بھونچال سا آگیا، اور اس کا سبب یہ ہوا کہ مفتی صاحب کے اس دفعہ متوجہ آنے سے کچھ پہلے دارالعلوم دیوبند سے حضرت مولانا سید حسین احمد مدنی (متوفی ۱۳۶۷ھ م ۱۹۵۷ء) اور حضرت مولانا قاری محمد طیب صاحب (متوفی ۱۳۰۳ھ م ۱۹۸۳ء) مجلس شوریٰ کی تجویز پر دارالعلوم کے صدر مفتی کے منصب کے لئے حضرت محدث اعظمی کو لینے متوجہ آئے تھے، یہ مفتاح

العلوم کے لئے بڑی آزمائش کا وقت تھا، مدرسہ کی کمیٹی نے اپنی میئنگ میں پہلے تو حضرت محمدثا عظمی کے دیوبند جانے کی تجویز منظور کر لی، اس فیصلہ کی اطلاع سے مکو شہر میں ہلچل مجھ گئی، اور مفتاح العلوم پر اہل شہر کا ایسا دباؤ پڑا کہ جس کی وجہ سے کمیٹی اپنی منظور کردہ تجویز واپس لینے پر مجبور ہو گئی، اس کی تفصیل مفتقی صاحب کی کتاب "زندگی کا علمی سفر" (ص ۲۲-۲۳) میں ملاحظہ کی جاسکتی ہے، مفتقی صاحب کا بھی اس واقعے سے متاثر ہونا ناگزیر تھا، مگر اس کے باوجود وہ اپنا فرض منصبی ادا کرتے رہے، اور محرم ۱۳۶۲ھ سے لیکر شعبان ۶۳ھ تک تدریس و افتکا کام کرتے رہے، شعبان کے بعد حالات ان کے حق میں سازگار نہیں رہ گئے اور علامہ عظمی کے مشورہ سے وہ اس سال ندوہ چلے گئے۔۔۔ مفتقی صاحب کا یہ معمول تھا کہ سال بھر میں ایک مرتبہ اپنے اساتذہ سے ملاقات کے لئے مئو ضرور حاضری دیا کرتے تھے، انہوں نے خود لکھا ہے:

" ۱۹۳۷ء سے اب تک برابر سال میں ایک مرتبہ ضرور حاضری دیتا رہا<sup>41</sup>  
(بیکریہ المآثر ج ۲۰ ش ۳) ۔۔۔

# ایک بہار علم کی روایات سفر متنالی یمن

حضرت مولانا محمد اسلام صاحب قاسمی دامت برکاتہم  
استاذ حدیث و صدر شعبہ عربی ادب دارالعلوم وقف دیوبند

صوبہ بہار کی ایک عظیم علمی شخصیت، ایک درجن سے زائد تحقیقی کتابوں کے مصنف اور سیکڑوں دینی و علمی مضمایں تحریر کرنے والے، دارالعلوم دیوبند کی لائبریری کو منظم و مرتب کرنے والے اور فتاویٰ دارالعلوم دیوبند کی ترتیب دے کر نمایاں فقہی خدمت انجام دینے والے حضرت مولانا مفتی محمد ظفیر الدین مفتاحی کا ۱۳/ مارچ ۲۰۱۱ء کو اپنے آبائی گاؤں پورہ نوڈیہا ضلع در بھنگہ میں انتقال ہوا، نماز جنازہ میں علاقہ اور باہر سے آنے والے مخلصین و معتقدین کے علاوہ شاگردوں کی مجموعی تعداد ہزاروں میں تھی، نماز پڑھانے کی سعادت بھی ان کے ایک فیض یافہ معروف عالم دین پروفیسر سعود عالم قاسمی (اے، ایم، یو علی گڑھ) کو حاصل ہوئی۔

ان کے انتقال پر ملک و بیرون ملک علمی حلقوں میں سوگواری کا اثر رہا، مختلف جگہوں پر ایصال ثواب اور تعزیتی پروگرام ہوئے، اسی ضمن میں دہلی میں رہنے والے بہار کے اہل علم اور علماء دین کے ایک طبقے نے ”ایوان

غالب ”میں ایک تعزیتی اجلاس منعقد کیا، جس میں بیرون دہلی اور بیرون ملک سے آئے علماء کرام اور دانشوروں نے شرکت کی، حضرت مفتی صاحب مرحوم کے حالات و خدمات پر بیانات ہوئے اور دارالعلوم دیوبند، جمیعیۃ علماء ہند، بعض دیگر تنظیموں کے علاوہ آل انڈیا مسلم پرسنل لابورڈ کے جزل سکریٹری امیر شریعت حضرت مولانا نظام الدین صاحب کے پیغامات سنائے گئے، راقم الحروف کو بھی کلیدی خطبہ کے بطور تفصیلی خطاب کا موقع حاصل ہوا، جہاں احتقر نے ایک تجویز یہ بھی پیش کی تھی کہ حضرت مفتی صاحب کے علمی سفر، تصنیف و تالیف اور ان کی متواضع شخصیت کے مختلف گوشوں پر مشتمل ایک سیمینار کا فوری انعقاد، ان کے عقیدت مندوں کا فریضہ ہے، اسٹیچ پر ہی اعلان کیا گیا کہ بہار میں واقع ”جامعہ ربانی منوروا شریف سمسمی پور“ میں مورخہ ۲۰ / مئی کو منعقد کیا جانا گا، دیوبند واپسی ہوئی تو حضرت مولانا اختر امام عادل صاحب منتظم اعلیٰ جامعہ ربانی کا دعوت نامہ موصول ہوا، جس میں شرکت اور مقالہ تحریر کرنے کی فرماش تھی، عنوان متعین کر دیا گیا تھا، اس کے تحت یہ مقالہ پیش خدمت ہے، حضرت مفتی صاحب علیہ الرحمہ کے علمی سفر اور ذاتی تاثرات پر مشتمل یہ تحریر شرکاء سیمینار کی خدمت میں پیش ہے۔

☆ حضرت مفتی صاحب رحمۃ اللہ علیہ کی ولادت ۱۹۲۶ء  
 مطابق ۱۳۴۲ھ میں ضلع در بھنگ کے ایک گاؤں ”پورہ نوڈیہا“ میں ہوئی، خاندان  
 تعلیم یافتہ تھا، والد جناب مشی شمس الدین صاحب پڑھے لکھے تھے اور ریلوے  
 میں سرکاری ملازم تھے، گھرانہ دین داری میں معروف تھا، ان کے ایک چچا زاد  
 بھائی حضرت مولانا عبدالرحمن صاحب معروف عالم دین تھے، جن کا تعلق امارت  
 شرعیہ پٹنہ سے ابتداء ہی سے رہا اور امیر شریعت رابع حضرت مولانا سید منت اللہ  
 رحمانیؒ کی وفات کے بعد امیر شریعت بھی منتخب ہوئے۔

مفتی صاحب نے ابتدائی مکتبی تعلیم تو اپنے گاؤں میں پائی پھر  
 قریب ہی میں واقع نیپال کے ایک مدرسہ محمودیہ میں فارسی وغیرہ کا نصاب  
 مکمل کیا، اور باضابطہ عربی کی ابتدائی تعلیم اپنے مری اور نگرال حضرت امیر  
 شریعت مولانا عبدالرحمن صاحب کی توجہ سے مکمل کی، وہ اس وقت مدرسہ  
 وارث العلوم چھپرہ (بہار) میں صدر مدرس تھے، عربی نصاب کی ابتدائی مروجہ  
 کتابیں اور فنون خاص طور پر نحو و صرف اور ابتدائی قیمتی کتابیں بڑی محنت سے  
 پڑھیں، یاد کیا اور ازبر کر لیا، اساتذہ بھی خوش رہے، متوسطات اور منتهی درجات  
 کی تکمیل کیلئے بعض اساتذہ اور عم زاد مری حضرت مولانا عبدالرحمن صاحبؒ کے  
 مشورہ سے ضلع اعظم گڑھ کے قصبہ مئو کاراڈہ کیا، آج سے پچاس، ساٹھ سال  
 قبل بھی مشرقی یوپی میں اعظم گڑھ اور مئو میں دینی تعلیم کے معروف و مقبول

مدارس موجود رہے ہیں، متوجہ و آب مستقل ضلع بن چکا ہے، اس میں ایک مشہور دینی ادارہ ”دارالعلوم متوجہ“ تھا، وہاں کے مشہور اساتذہ میں سے محدث جلیل حضرت علامہ حبیب الرحمن اعظمی اور حضرت مولانا عبداللطیف نعماںی تھے، جنہوں نے علیحدہ ہو کر نیا مدرسہ ”مفتاح العلوم متوجہ“ قائم کر لیا تھا، وہاں کی تعلیم و تربیت ان دونوں بزرگوں کے حوالے سے بہار کے بیشتر خطوط میں بہت مقبول اور نیک نام تھی، چنانچہ حضرت مفتی ظفیر الدین صاحب ”مفتاح العلوم“ میں داخل ہو گئے۔

☆ یہ ۱۹۳۰ء کا سال ہے، پورے ہندوستان میں جدوجہد آزادی کی تحریک جاری ہے، مدارس اسلامیہ کے ذمہ داران، اساتذہ اور طلبہ بھی اس میں کسی طور پر حصہ لیتے رہے، خود مفتی ظفیر الدین مرحوم بھی اپنی طالب علمی کے زمانے میں اس تحریک میں شریک ہوئے، مگر ابھی تعلیم کی غرض سے متوجہ آئے، اس لیے پوری توجہ طلب علم اور تکمیل نصاب پر رہی، غالباً وہ پانچ سال تک رہے، اور ان دونوں علماء اکابر سے زیادہ قریب رہے، ان کے بیحد معتقد بھی، حضرت محدث اعظمی سے اپنے علمی تعلق اور قلبی عقیدت کا اظہار ہمیشہ اپنی گفتگو اور تحریر میں کرتے رہے ہیں، اور حضرت مولانا نعماںی کی لیاقت، ان کی جدوجہد اور ان کی ملی خدمات کی وجہ سے ان کے بھی گرویدہ رہے ہیں۔

حضرت مفتی صاحب نے ۱۹۲۲ء میں مفتاح العلوم سے فراغت حاصل کی، اسی مناسبت سے اب حضرت مولانا محمد ظفیر الدین مفتاحی بن گئے اور یہی ان کی شناخت ہو گئی، اسی دور میں چوں کہ ان کو لکھنے کا شوق ہوا، تصنیف و تالیف کی رغبت ہوئی، اس لیے حضرت علامہ سید سلیمان ندوی رحمۃ اللہ علیہ سے قریب رہنے اور تربیت حاصل کرنے کا اشتیاق بڑھا، حضرت علامہ اس وقت دارالمصنفین اعظم گڑھ میں بحیثیت نگراں موجود تھے، اس لیے ان سے استفادے کی خاطر خدمت میں حاضری ہوئی، انہوں نے پہلے کچھ عرصہ دارالعلوم ندوۃ العلماء میں گزارنے کا مشورہ دیا، چنانچہ ندوہ میں داخلہ بھی لیا مگر مختصر عرصے ہی میں ندوہ چھوڑ دیا۔

☆ مفتاح العلوم متو سے فراغت کے بعد وطن واپسی ہوئی مگر ”حضرت الاستاذ“ یعنی مولانا حبیب الرحمن اعظمی کے مشورے سے اگلے ہی سال متو چلے آئے، کہا گیا تھا کہ چند باصلاحیت فضلاء کی تربیت اور مزید تعلیم و تحقیق کے لیے نئے شعبہ کا اجرا ہو گا، وہ آئے مزید تعلیم حاصل کرنے مگر مولانا نعمانی نے مدرسے کی ضرورت اور طلبہ کی افادیت کے پیش نظر حضرت مفتی صاحبؒ کو تدریس پر مامور کر دیا، اس طرح اب طالب علمی کا روایتی دور ختم ہوا اور ابتدائی عربی کے مدرس ہو گئے، حضرت محدث اعظمیؒ کو دارالعلوم دیوبند میں تدریس کے لیے بلا یا گیا تھا اسی لیے مفتاح العلوم میں مدرس کی

ضرورت پڑ گئی تھی، پھر مزید ذمہ داری دارالافتاء کی بھی سپرد کر دی گئی، مولانا نعماںی نے فتاویٰ کی طلب پر جواب لکھنے کی ذمہ داری عائد کر دی، اس طرح تدریس کے ساتھ فتاویٰ نویسی کی تربیتی ابتداء بھی ہو گئی، ماشاء اللہ یہاں تدریس مقبول رہی، مگر مفتی صاحب مرحوم کو سید سلیمان ندویؒ سے عقیدت تھی اور استفادے کی رغبت، اس لیے تدریس ختم کر کے ندوہ میں داخلہ لے لیا، وہاں پر پڑھی ہوئی کتابوں کو دوبارہ پڑھنا تھا اور اساتذہ سے استفادہ کرنا تھا، چند ماہ گزرے تھے کہ بعض اساتذہ کی فرماش پر ندوہ کو خیر باد کہہ دیا اور ضلع لکھنؤ کے معروف علمی قصبے ”نگرام“ میں مدرسی اختیار کر لی۔

☆ مدرسہ معدن العلوم نگرام میں دو سال قیام رہا، صدر مدرس کی حیثیت سے فرائض انجام دیتے رہے، ۱۹۷۳ء کا سال تھا، ملک آزاد ہوا، مگر امن و قانون کی حالت خستہ ہو گئی، صوبہ پنجاب، دہلی اور یوپی کے مسلمانوں کو سخت ترین اذیتوں اور قتل و غارت گیری کا سامنا کرنا پڑا، ایسے حالات میں حضرت مفتی ظفیر الدین مفتاحی نے لکھنؤ چھوڑ دیا اور وطن واپس ہو گئے، مگر نگرام میں قیام کے دوران ہی تدریس کے ساتھ انشاء پردازی اور تصنیف کا میدان ہاتھ آگیا، یہیں پر اپنی پہلی تصنیف ”اسلام میں نظام مساجد“ کی ابتداء کر دی۔

☆ وطن میں کچھ دن گزرے، پھر ایک عالم دین نے آکر

فرمائش کی کہ ضلع موگیر کی ایک بستی میں عالم دین مدرس کی ضرورت ہے، وہاں جا کر تدریس سے وابستہ ہو جائیں، ۱۹۳۸ء میں بہار کا ضلع موگیر رقبے کے لحاظ سے بہت بڑا ضلع تھا، اب تو اس کے کئی اضلاع بن گئے ہیں، مگر موگیر کو مسلمانوں اور ہندوستان کے علمی و دینی حلقے میں شہرت حاصل تھی، قطب دوراں، بانی ندوۃ العلماء حضرت مولانا سید محمد علی موگیریؒ کی خدمات، شخصیت اور ان کی خانقاہ رحمانی کی بدولت اس ضلع کو شہرہ حاصل تھا، اس ضلع کے بعض علاقوں میں دین دار مسلم زمین داروں کا رعب و دبدبہ تھا، علم و ثروت اور رسوخ کی وجہ سے جانے جاتے تھے، اور آزادی ہند سے قبل بہار میں جو فرقہ وارانہ فسادات ہوئے تھے، اور مسلمانوں کے خلاف غیر مسلموں کی قتل و غارت گیری ہوئی تھی، اس میں موگیر کے بہت سے نامور خاندان بھی گرفتار مصیبت ہوئے تھے۔

اسی ضلع کی ایک بستی ”سانحہ“ ہے، جو مسلم سادات کی آبادی پر مشتمل تھی، صاحب حیثیت اور علم دوست و دین دار افراد کے اس گاؤں میں ”مدرسہ معینیہ سانحہ“ کے نام سے ایک دینی ادارہ تھا، جو ایک صاحب خیر کے مکان میں جاری تھا، قرآن مجید حفظ و ناظرہ کے علاوہ ابتدائی فارسی و عربی کی تعلیم ہوتی تھی، اسی مدرسہ کی خدمت کے لیے مفتی ظفیر الدینؒ کو صدر مدرس کی حیثیت سے بلا یا گیا، وہاں انہوں نے تقریباً آٹھ سال تک خدمت تدریس

و نظمات انجام دی، مدرسہ کی تعمیری ضروریات پوری کرنے میں مفتی صاحب نے انتہک محنت کی، تعلیم بھی آگے بڑھی، عربی متوسطات تک تعلیم جاری ہوئی اس کے ساتھ ہی مفتی صاحب نے علاقہ کی مسلم بستیوں میں دعوت و تبلیغ اور اصلاح معاشرہ کے لیے تقریریں بھی کیں۔

پنج گانہ اور جمعہ کی امامت اور خطابت کا جذبہ مفتی صاحب میں مئو سے سانحہ تک حاوی رہا، کتابوں کی تدریس تو فرانس منصبی میں تھی، تصنیف و تالیف اور مضامین لکھنے کا شوق ہر حال میں باقی رہا، جہاں موقع ملتے، لکھنے میں مشغول ہو جاتے، سانحہ میں تو بظاہر کتب خانہ اور کتابوں کا ذخیرہ دستیاب نہیں ہو سکا، مگر اللہ نے یہاں پر بھی اس کے لیے راہ ہموار کر دی، ”سانحہ“ سے کچھ ہی دور پر دریائے گنگا واقع ہے، گنگا عبور کرتے ہی مونگیر شہر پہونچا جا سکتا ہے، مفتی صاحب نے یہی صورت اپنائی اور مونگیر میں ”خانقاہ رحمانی“ اور جانشین قطب العالم امیر شریعت حضرت مولانا سید منت اللہ رحمانی سے استفادے کی راہ ہموار ہو گئی، تعلیم و تربیت کے لیے ”جامعہ رحمانی“ نہ صرف موجود تھا بلکہ وہاں اس وقت عربی متوسطات تک کی معیاری تعلیم جاری تھی اور ملک بھر میں اس کی شہرت ہو رہی تھی، اسی لائبریری سے کتابوں کا حصول آسان ہو گیا اور تصنیف و تالیف کا سلسلہ برقرار رہا، ۱۹۵۵ء کا واقعہ ہے جامعہ رحمانی مونگیر میں لائبریری کی

ایک عظیم الشان عمارت کی تکمیل ہوئی، جس کے افتتاح کے لیے شیخ الاسلام حضرت مولانا سید حسین احمد مدنی صدر المدرسین و شیخ الحدیث دارالعلوم دیوبند اور حکیم الاسلام حضرت مولانا قاری محمد طیب صاحب مہتمم دارالعلوم دیوبند کو مدعو کیا گیا کہ انہیں دونوں بزرگوں کے ہاتھوں اس کا افتتاح عمل میں آئے گا، اس موقع پر امیر شریعت حضرت مولانا سید منت اللہ رحمانیؒ نے مفتی ظفیر الدین صاحبؒ کو بھی شرکت کی دعوت دی، حضرت مفتی صاحب کو خیال ہوا کہ اس مناسبت سے ایک مقالہ تحریر کر کے اجلاس میں پیش کر دیا جائے، امیر شریعت نے اجازت دی، حضرت مفتی صاحبؒ نے ایک ہفتہ میں کتب خانوں کی تاریخ اور افادیت و اہمیت پر ایک پر مغز بہبود مقالہ تحریر کیا، جو انہوں نے دارالعلوم دیوبند سے آئی ان معزز ترین شخصیات کے سامنے اجلاس میں پیش کیا، مقالہ نہایت پسند کیا گیا اور سراہا بھی گیا۔

اس مقالے کو اکابر دیوبند نے پسند کیا تو مقالہ نگار کی صلاحیت اور محنت کو بھی صلہ ملا، یہی مقالہ حضرت مفتی صاحبؒ کے دیوبند سے وابستگی کا ذریعہ بن گیا، حکیم الاسلام حضرت مولانا قاری محمد طیب صاحب علیہ الرحمہ مہتمم دارالعلوم دیوبند نے بذات خود خط لکھ کر دیوبند آئے اور دارالعلوم دیوبند آئے اور دارالعلوم دیوبند میں شعبہ تبلیغ میں تقری کی صراحة فرمائی، اپنے اساتذہ اور مخلصین سے مشورہ کے بعد مفتی صاحب دیوبند آگئے، اور مورخہ ۳/

صفر ۶۷۳ھ مطابق ۹ ستمبر ۱۹۵۶ء کو مفوظہ ذمہ داری سنہjal لی۔

☆ دارالعلوم میں تقرر تو ہوا تھا شعبہ تبلیغ میں، مفوظہ ذمہ داریوں میں تقریر و تحریر شامل تھی، مگر سب سے پہلے حضرت مہتمم صاحب نے ان کو ایک کتاب لکھنے پر مامور کر دیا، کتاب مکمل ہو گئی اور طبع بھی ہو گئی، دارالعلوم دیوبند میں ان سے اصل کام تحریر کی صلاحیت اور افتاء سے دلچسپی کی بنا پر ”فتاویٰ دارالعلوم دیوبند“ کو مرتب کرانا تھا، چنانچہ ان کو شعبہ دارالافتاء میں آزادانہ چارج دے کر ترتیب فتاویٰ کے لیے منتقل کر دیا، اور ان کی یہی خدمت دراصل ان کی شناخت ہو گئی، ”مرتب فتاویٰ دارالعلوم دیوبند“ کے نام سے ہی ان کی پہچان بن گئی، ترتیب فتاویٰ کے ساتھ فتویٰ نویسی کی اضافی ذمہ داری بھی ان سے متعلق رہی، تقریباً چار سالوں میں اولین مفتی دارالعلوم حضرت مفتی عزیز الرحمن کے فتاویٰ کی ترتیب مکمل ہو گئی، جو بارہ جلدیوں پر مشتمل تھی، ابھی طباعت کا کام شروع نہیں ہوا تھا۔

☆ حکیم الاسلام حضرت مولانا قاری محمد طیب ”مہتمم دارالعلوم دیوبند“ نے حضرت مفتی صاحب کو جو پہلی مرتبہ دیکھا اور سناتھا وہ جامعہ رحمانی خانقاہ موگیر کے کتب خانہ کی افتتاحی تقریب تھی، مفتی صاحب نے کتب خانہ کی تاریخ و افادیت پر جس انداز میں روشنی ڈالی تھی ظاہر ہے کہ اس کا تاثر حضرت مہتمم صاحب پر ضرور رہا ہو گا، چنانچہ دارالعلوم دیوبند کی لا سبریری

کی بے ترتیبی کی شکایات پر اس کی ترتیب و انتظام کے لیے ان کی نظر میں مفتی صاحب مرحوم سے بہتر موزوں شخصیت اور کون سی ہو سکتی تھی، چنانچہ ترتیب فتاویٰ کے ساتھ ہی ان کو لائبیری میں مرتب کی حیثیت سے مامور کر دیا گیا، اب ان کی نشست دارالاوقاء کے بجائے کتب خانہ میں ہو گئی، اور ناظم کی حیثیت سے جہاں انہوں نے دارالعلوم کی لائبیری کو اس کی عظمت کے شایان شان کر دیا، ان کی جدوجہد، علمی صلاحیت اور صبر و استقامت نے دارالعلوم کے کتب خانہ کو عصر حاضر کی لائبیریوں کے مماثل بنادیا، اس کے لیے ملک کے مشہور کتب خانوں، آزاد لائبیری مسلم یونیورسیٹی علی گلڈھ، رام پور، ندوۃ العلماء لکھنؤ اور خدا بخش لائبیری کے نظم و نسق اور ترتیب کا قریب سے جائزہ لیا، معلومات حاصل کی، مخطوطات کی فہرست کو دو ضخیم جلدوں میں مرتب کر کے شائع بھی کرایا۔

☆ اور چونکہ ان کو مقالہ نگاری اور تالیف سے شغف تھا اور ان کی تحریر بھی پختہ تھی، اس لیے دارالعلوم کی انتظامیہ نے وہاں سے نکلنے والے رسالے ”مہنامہ دارالعلوم“ کی ادارت سے وابستہ کر دیا، رسالے میں مضامین کے علاوہ پابندی سے اداریہ لکھنے کی ذمہ داری بھی سپرد ہو گئی، اس طرح وہ مکمل سترہ سال تک دارالعلوم کے رسالہ کا اداریہ لکھتے رہے۔

مارچ ۱۹۸۲ء میں دارالعلوم دیوبند میں انتظامی انقلاب آیا، تو حضرت مفتی صاحب<sup>ر</sup> دارالعلوم ہی سے وابستہ رہے، البتہ ۱۹۸۳ء میں ان کو دارالافتاء میں بحیثیت مفتی معین کر دیا گیا جو ۲۰۰۸ء تک جاری رہا۔ اخیر عمر میں قویٰ مضمضہ ہو گئے مگر ذہن اور قلم بدستور بیدار رہے، وفات سے چند سال پہلے ہی سے ان کے بڑے صاحبزادے مولانا احمد سجاد قاسمی اور بعض مخلصین کا اصرار بڑھا کہ وہ دارالعلوم سے سبکدوش ہو کر وطن تشریف لے آئیں، چنانچہ انہوں نے اعزازی طور پر ۲۰۰۸ء میں سبکدوشی حاصل کی اور وطن (پورہ نوڈیہا، ضلع در بھنگہ بہار) چلے گئے، جہاں کمزوری اور عالالت بھی طاری رہی، بالآخر ۱۳/ مارچ ۲۰۱۱ء میں وفات پائی اور وہیں مدفون ہوئے، نماز جنازہ میں مخلصین و معتقدین کی بہت بڑی تعداد تھی۔

حضرت مفتی صاحب<sup>ر</sup> کے علمی سفر کا اگر خلاصہ کریں تو معلوم ہو گا کہ ابتدائی تعلیم سے لیکر انتہائی تعلیم حاصل کرنے کے دوران طلب علم کی ایک ترڑپ ہے، ماہر اور بزرگ اساتذہ سے فیض حاصل کرنے کا جذبہ ہے، کتابوں کے مطالعہ کی لگن ہے اور اس کی تیکمیل کے لیے ہر ممکن جدوجہد، پھر حصول علم کی راہ میں تمام دشواریوں کا سامنا ایک معمول کی طرح، دوسری جانب اپنے مرتبی و مرشد اساتذہ کے لیے ادب و احترام اور ان کی رائے اور مشوروں کو فوقیت۔

☆ تکمیلِ نصاب کے دوران تقریر و تحریر کی صلاحیت بھی اجاگر ہوتی ہے، مئو کی طالب علمانہ زندگی میں تقریریں کرنا اور دوران تدریس امامت و خطابت کو اپنانا بھی ان کا شوق رہا، چنانچہ وہ اس میں خوش بھی رہے اور دعوت و تبلیغ و اصلاح معاشرہ کی راہ پر اپنے بیانات و خطابات کے ذریعہ عام مسلمانوں سے مربوط رہے، مگر حقیقت میں ان کو شہرت حاصل ہوئی اور جو ان کی شناخت بنی وہ ان کی مضمون نگاری اور تصنیف و تالیف ہے، اس لیے انہوں نے کوشش کی تھی کہ علامہ دوران حضرت مولانا سید سلیمان ندوی کی نگرانی میں دارِ مصنفین اعظم گڑھ میں تحقیق و تالیف کی تربیت حاصل کریں، اس کی جدوجہد کی، شرائط کی تکمیل کی کوشش بھی کی، مگر حالات موافق نہ آسکے، کبھی بیماری نے تو کبھی دوسری مجبوری نے انہیں دینی مدارس میں تدریس کی جانب منتقل کر دیا، جب نگرام میں رہے تو کتاب کی تصنیف سے لگاؤ رہا اور جب موگیر گئے تو وہاں اپنی تدریسی، انتظامی اور تقریری مشاغل اور ذمہ داریوں کے باوجود مضمون نگاری، بحث و تحقیق اور تصنیف و تالیف کا سلسلہ جاری رکھا، اور ان کی یہی خوبی دارالعلوم دیوبند تک لے آئی۔

☆ راقم الحروف جب ۱۹۷۰ء میں ان سے واقف ہوا تو ان کی یہی تحریری صلاحیت عنوان بنی اور عام طور پر احاطہ دارالعلوم میں انتظامیہ، اساتذہ اور طلبہ کے نزدیک وہ مرتب و مصنف اور مضمون نگار کی

حیثیت سے ہی پہچانے جاتے تھے، اور جب دارالعلوم میں ملازمت کے بعد میرا ان سے ربط بڑھا اور کبھی ان کے حالات زندگی یا ان کے علمی سفر کے بارے میں استفسار کیا تب معلوم ہوا کہ وہ ایک ماہر مدرس، مؤثر خطیب و امام بھی رہ چکے ہیں اور جو حضرات مفتی صاحب<sup>ر</sup> کی عام مجلس میں شریک ہوتے رہے ہیں انہیں بخوبی علم ہے کہ ان کی گفتگو میں خالص مشرقی لہجہ (صلع متو کا خاص طور پر) غالب رہا ہے، بات کرتے تو ایک عام سے غیر تعلیم یافتہ محسوس ہوتے، یہ تو گمان بھی نہیں ہوتا کہ وہ استیح پر تقریر بھی کر سکتے ہیں، دراصل جس طرح وہ ایک منکسر المزاج اور سادگی پسند شخصیت کے مالک رہے ہیں، اسی طرح ان میں خطابت کا کروفر، نام و نمود، ظاہری شان و شوکت کی علامتیں نہیں تھیں، گویا انہوں نے اپنی خطابی صلاحیتوں پر اپنی سادگی اور تواضع کی چادر ڈال دی تھی، اسی لیے جب کبھی کسی اجلاس یا مجمع میں ان کو بیان کی دعوت دی جاتی تو ان کا لہجہ ہی بدلا ہوا ہوتا، انداز بیان، اسلوب اور روانی کسی ماہر خطیب کی طرح موجود ہوتی، اور اس کا مشاہدہ راقم السطور نے ذاتی طور پر بارہا کیا ہے۔

میری طالب علمی کا زمانہ تھا، دارالعلوم دیوبند میں ایک معروف عالم دین حضرت مولانا عبداللطیف نعمانی متو سے تشریف لائے تھے، دارالعلوم کے دارالحدیث تھانی میں ان کے استقبال میں ایک جلسہ منعقد ہوا مہمان محترم کے تعارف کے لیے حضرت مفتی ظفیر الدین صاحب کو دعوت دی گئی، حضرت

مولانا نعمانی مفتی صاحب کے استاذ تھے اور ان کے عقیدت مندر، منو میں پانچ سالہ قیام کے دوران مفتی صاحب نے مولانا نعمانی کی شخصیت، خدمات، صلاحیت اور ان کے کارناموں کو قریب سے دیکھا تھا، ان سب کی تفصیلات جب انہوں نے اپنے خطاب میں پیش کیں تو طلبہ اور حاضرین حیرت میں پڑ گئے، حضرت مولانا عبداللطیف نعمانی کی مخلصانہ خدمات کا تاثر تھا اور مفتی صاحب کے انداز بیان پر مسرت آمیز تحریر، معلوم ہوا کہ یکسو رہنے والے منکسر المزاج مصنف و مورخ میں بے پناہ خطابی صلاحیت موجود ہے۔

اسی طرح ”سجاد لاہوری“ کے اجتماعات اور میٹنگوں میں بھی حضرت مفتی صاحب کی خطابی صلاحیت ظاہر ہوتی رہی، عام طور پر وہ دینی اجتماعات یا سیرت کے موضوع پر منعقدہ جلسوں میں شرکت نہیں کرتے تھے، ورنہ ان کا بیان سلیس، فصح، مؤثر اور بیحد مفید معلومات سے پر ہوا کرتا تھا، ان کی خطابی دلچسپی کا موضوع علماء کرام کی مثالی خدمات اور مجاہدانہ کارناموں پر مشتمل ہوا کرتا، چنانچہ ان کی وفات سے چند سال پہلے قصبه تھانہ بھون میں حکیم الامت حضرت مولانا اشرف علی تھانوی<sup>ر</sup> کے عنوان سے ایک سیمینار میں ان کا خطاب رقم نے سنا، وہ ایک گھنٹے سے زائد تاریخی معلومات سے لبریز یاد گار تقریر تھی، اسی طرح جمشید پور (جھارکھنڈ) میں امارت شرعیہ پٹنہ کے ارباب حل و عقد کا ایک اجلاس منعقد ہوا، جہاں ان کی خطابی صلاحیت کے

جلوے اجاگر ہوئے، سامعین ان کی تقریر سے مستفید اور متاثر ہوئے۔

☆ حضرت مفتی صاحب ”دارالعلوم دیوبند“ میں رہتے ہوئے پوری تندی، اور یکسوئی کے ساتھ ترتیب فتاویٰ میں لگے رہے، اس کی تکمیل ہوئی تو ترتیب کتب خانہ دارالعلوم (لائبریری) کے منتظم بنائے گئے، ان مفوضہ ذمہ داریوں کی انجام دہی کے ساتھ تصنیف و تالیف کا سلسلہ بدستور جاری رہا، مشہور فقہی کتاب ”در مختار“ عربی کی شرح بھی لکھتے رہے، اجلاس صد سالہ دارالعلوم (۱۹۸۰ء) کے موقع پر دارالعلوم کے مشاہیر علماء کی حیات و خدمات پر بھی بعض کتابیں لکھیں جو شائع ہوئیں، مگر اجلاس کے بعد دارالعلوم دیوبند میں خلفشار کی کیفیت پیدا ہو گئی، جس سے مفتی صاحب بیحد بددل ہوئے، ایسے میں وہ وطن تشریف لے گئے، اسی دوران ۲۳/۲۳ مارچ ۱۹۸۲ء میں دارالعلوم کی عمارت پر اس جماعت کا قبضہ ہو گیا جو صد سالہ کے بعد سے دارالعلوم میں انتشار پیدا کیے ہوئے تھی، مفتی صاحب گھر پر ہی تھے کہ ان کو حضرت مولانا قاضی مجاهد الاسلام قاسمی گایہ مکتوب ملا:

سلام مسنون  
محترمی و مکرمی!

دارالعلوم دیوبند کے المناک حالات کا شاید علم نہ ہو، تفصیل مولانا عبدالعزیز (حاصل مکتوب) سے سنئے، دارالعلوم پر مولانا — کا مکمل قبضہ ہو گیا، آپ کا کمرہ، مولانا بہاری کا کمرہ، مولانا بدرالحسن کا کمرہ، دفتر الداعی مکمل طور

پر لوٹ لیا گیا، آپ کی کتابیں مسودات غالباً سب لٹ گئے۔ فصیر جمیل.....

حضرت مفتی صاحب کو یہ اندوہناک خبر ملی تو ان کے ہی بقول ”دماغ پر بجلی گرتی نظر آئی“ اور جب دیوبند پہنچے اور اپنی آنکھوں سے اپنے علمی سرمایہ لٹنے کا حال دیکھا تو سکتے میں رہ گئے، اپنی آپ بیتی پر مشتمل کتاب ”زندگی کا علمی سفر“ میں تحریر فرماتے ہیں:

”۱۹/ اپریل کا ٹکٹ بنا کر ۲۰/ اپریل ۱۹۸۲ء کو دارالعلوم دیوبند

دو بجے رات میں آگیا، سب سے پہلے ایک نظر کمرے پر ڈالی، سکتے میں آگیا، یہاں اینٹ کے سوا کوئی چیز نہیں تھی، کپڑے، بستر، جاڑے کے گرم سامان، ایک شادی کا سامان اور ساری کتابیں لٹ چکی تھیں، پھٹے ہوئے بہت سارے خطوط کے ٹکڑے ایک فٹ اونچے، کمرے میں بکھرے ہوئے تھے (اناللہ وانا الیہ راجعون)“

اس حادثے کے بعد حضرت مفتی صاحب کا دل ملوں ہوا، اس

کے بیان کی چند اس ضرورت نہیں، نتیجہ یہ ہوا کہ ذہن بجھ کر رہ گیا، لکھنے کی طبیعت اچاٹ ہو گئی، دارالعلوم کی قابض انتظامیہ نے ان کو دارالافتاء میں بحیثیت مفتی مامور کر دیا، جہاں فتویٰ نویسی میں مشغول ہو گئے مگر اسی دوران ایک اور حادثہ پیش آیا جس سے ان کی طبیعت پر بہت ناخوشگوار اثر ہوا، خود تحریر فرماتے

ہیں:

”اس اثناء میں دارالعلوم میں ایک ناخوشنگوار حادثہ پیش آیا، جمیعتہ الطلبة کے افراد اور دارالعلوم کے ذمہ داروں میں کشمکش شروع ہوئی، ۱۸ دسمبر ۱۹۸۳ء کو کوئی ساڑھے دس بجے دن میں دفتار ایک ہنگامہ ہوا، میری ہمیشہ یہ عادت رہی کہ کبھی ہنگامے کے قریب نہیں گیا اور نہ واسطہ رکھا، ۲۲ دسمبر ۱۹۸۳ء یوم جمعرات کو کوئی نو دس بجے مہتمم صاحب دارالعلوم دیوبند نے ہم تین اساتذہ کو بلایا، اہتمام میں مہتمم صاحب کے ساتھ صدر مدرس مولانا مراج الحق صاحب بھی تھے، مہتمم صاحب نے ہم لوگوں کی طرف رخ کر کے فرمایا: آپ حضرات ایک ماہ کی چھٹی لے کر وطن چلے جائیں، دیوبند چھوڑ دیں، مولانا بہاری صاحب نے اپنی کمزوری بڑھا پا اور موسم سرما کا عذر پیش کر کے فرمایا: میرے لئے بہت مشکل ہے لیکن باوجود اصرار ان کا یہ عذر نہیں سنایا، اور اسی پر اصرار رہا کہ ایک ماہ دیوبند سے باہر گزاریں۔

میں نے صرف اتنا پوچھا: حضرت یہ حکم ہے؟ فرمایا: حکم ہی سمجھیں، میں نے کہا بہت اچھا کاغذ لے کر درخواست لکھنے لگا پھر خیال آیا کہ مدرس میں مسلم پرنسپل لاء کا آل انڈیا اجلاس ہے، اس میں شرکت کا تذکرہ حضرت مہتمم صاحب سے کر چکا تھا، عرض کیا کہ پہلے مدرس جانے کی درخواست لکھتا ہوں، پھر جو ایام بچیں گے، اس کی درخواست بعد میں بھیج دوں گا، مہتمم صاحب راضی ہو گئے، میں نے بارہ یوم کے لئے رخصت کی

درخواست لکھی، اور مہتمم صاحب کے آگے رکھ دی، انہوں نے میرے سامنے منظوری لکھ دی، مولانا فضل الرحمن کاتب نے بھی ایک ماہ کی درخواست لکھ کر منظوری لے لی، مولانا بہاری صاحب تردد میں تھے، اور بار بار عذر پیش کر رہے تھے کہ مدرسہ سے باہر شہر ہی میں رہنے کی اجازت مل جائے، مگر ان کی بات نہیں سنی گئی، میری طرف مخاطب ہو کر فرمایا یہ نہیں مانتے، تو میری طرف سے بھی ایک درخواست لکھ دو، میں نے ان کی درخواست لکھ کر مولانا سے دستخط کر کر مہتمم صاحب سے منظوری لے لی۔

باوجود پے بہ پے ذہنی اذیتوں سے دوچار ہونے کے وہ علمی کام میں بھی مشغول رہے، امیر شریعت حضرت مولانا سید منت اللہ رحمانیؒ نے آل انڈیا مسلم پرسنل لاء بورڈ کی تجویز کے مطابق ”قوانين اسلامی“ کی ترتیب کا کام شروع کرایا تو اس کے لئے حضرت مفتی صاحب کو دارالعلوم دیوبند سے رخصت دلا کر مونگیر بلایا اور ۱۹۸۶ء میں اسلامی قوانین کے مجموعے کی ترتیب شروع کر دی، فقہ کی کتابوں سے مسلم پرسنل لاء بورڈ کے تمام مسائل یکجا کئے، اور ان کو دفعہ وار تحریر کر دیا، تین چار مہینوں میں ترتیب کا کام پورا ہوا تو پھر دیوبند آگئے اور دارالافتاء میں استفتاء کے جوابات لکھنے میں مشغول ہو گئے۔

حضرت مولانا بہاری رحمۃ اللہ علیہ کی وفات (۱۹۹۳ء) کے بعد وہ تنہا سے رہ گئے، مگر ان کا علمی سفر جاری رہا، چند سالوں کے بعد قویٰ مضھل

ہوئے تو از خود دارالعلوم کی خدمات سے سبکدوشی حاصل کر کے وطن میں مقیم ہو گئے جہاں ۱۳/ مارچ ۲۰۱۱ء کو ان کا انتقال ہوا۔

# مفتي ظفیر الدین مفتاحیؒ کی فقہی بصیرت

## اور جدید مسائل پر ان کی نظر

مولانا مفتی محمد خالد حسین نیبوی قاسمی

استاذ مدرسہ بدرا الاسلام بیگو سراۓ

وہ اوصاف حمیدہ جو کسی بھی شخص کو انفرادیت عطا کرتے ہیں اور ابناۓ جنس میں اسے ممتاز بناتے ہیں، ان میں فہم و فراست، فکر و تدبیر اور ذہانت و فطانت کو خاص مقام حاصل ہے، یہ صفات حسنہ جب علم شریعت سے مربوط ہوتی ہیں اور انسان جب ان صلاحیتوں کا استعمال کتاب اللہ اور سنت رسول اللہ کی غواصی میں کرتا ہے تو انسان کو تفہیم فی الدین کا مقام حاصل ہوتا ہے، فقاہت اور فقہی بصیرت وہ عظیم نعمت ہے، جو اللہ تعالیٰ اپنے ان منتخب بندوں کو عطا کرتا ہے جن کے ساتھ خیر کا ارادہ کرتا ہے، جیسا کہ ارشاد نبوی ﷺ ہے:-  
من يردا لله به خيرا يفقهه فی الدین۔

اللہ کے ان منتخب بندوں میں فقیہ ملت حضرت مولانا مفتی محمد ظفیر الدین مفتاحی کی شخصیت بھی قابل ذکر ہے، فیاض ازل نے آپ کو بھر پور انداز میں فقاہت اور دینی فہم و فراست کی دولت عطا کی تھی، جس کے نتیجے میں آپ کم و بیش نصف صدی تک اپنے فتاویٰ، فقہی مقالات اور فقہی تحریروں کے

ذریعہ امت مسلمہ کی رہنمائی کا فریضہ انجام دیتے رہے۔

حضرت مفتی صاحب کی پوری زندگی پر فقہ و فقہت کی چھاپ واضح طور پر محسوس کی جا سکتی ہے، آپ کے فقہی ذوق کے فروع میں فتویٰ نویسی کا اہم روں رہا، آپ نے باضابطہ طور پر فتویٰ نویسی کی ابتداء اس وقت کی جب مشرقی یوپی کے مشہور ادارہ مفتاح العلوم متوسطہ ۱۹۲۳ء میں فراغت کے بعد آپ کو اسی ادارہ میں مدرس مقرر کر لیا گیا، اس ادارہ میں تدریس خدمات کی انجام دہی کے ساتھ کار افتاء انجام دینے لگے، آپ کے استاذ محترم جلیل القدر مفتی مولانا عبداللطیف صاحب نعمانی کی خاص نگرانی فتویٰ نویسی کے مراحل میں آپ کو حاصل رہی، مولانا نعمانی اور محدث کبیر مولانا حبیب الرحمن عظیمؒ کی با فیض صحبت نے آپ کی فکر و نظر کو فقہی سانچے میں ڈھال دیا۔

مدرسہ معدن العلوم نگرام لکھنؤ کی سہ سالہ تدریس اور دارالعلوم معینیہ سانحہ ضلع بیگو سرائے کی آٹھ سالہ تدریس کے دوران اگرچہ باضابطہ طور پر فتویٰ نویسی کا سلسلہ جاری نہیں رہا، لیکن وقتاً فوقتاً ضرورت کے مطابق اس کام کو بھی انجام دیتے رہے، اور ساتھ میں فقہ اور اصول فقہ کی اہم کتابوں مثلاً: حدایہ، شرح وقاریہ، قدوری، المنار، نورالانوار، اصول الشاشی وغیرہ کی تدریس کا سلسلہ مستقل جاری رہا، جس سے آپ کی فقہی بصیرت پر وان چڑھتی رہی، سانحہ بیگو سرائے میں تدریس کے درمیان آپ کے گہر بار قلم سے اسلام کا

نظام مساجد، اسلام کا نظام عفت و عصمت جیسی معرکہ الاراء کتابیں منصہ شہود پر آئیں، ان کتابوں کو علمی دنیا میں زبردست پذیرائی حاصل ہوئی، اور آپ کے علمی و فکری بصیرت کی شہرت پورے ملک میں پھیل گئی۔ یہاں تک کہ ۲/ صفر ۱۳۷۶ھ / ۹ ستمبر ۱۹۵۶ء میں آپ کا انتخاب ایشیا کے عظیم علمی مرکز دارالعلوم دیوبند کے شعبہ تصنیف و تالیف کے لئے ہو گیا، اس شعبہ سے جماعت اسلامی کے دینی رجحانات جیسی معتدل فکر و خیال کی حامل کتاب منظر عام پر آئی، اسی درمیان مہتمم دارالعلوم دیوبند حکیم الاسلام قاری محمد طیب صاحبؒ اور معزز ممبر شوریٰ مولانا منظور نعمانی صاحبؒ و دیگر اکابر کی شدت سے یہ رائے ہوئی کہ دارالعلوم دیوبند پہلے مفتی اعظم مفتی عزیز الرحمن صاحب عثمانیؒ کے ہزاروں ہزار فتاویٰ جو اب تک محض رجسٹر کی زینت بنے ہوئے ہیں، انہیں فتاویٰ دارالعلوم کے نام سے بہتر انداز میں مرتب کروایا جائے، اس وقیع علمی کام کے لئے حضرت مہتمم صاحب و دیگر ارکین مجلس شوریٰ کی نظر انتخاب حضرت مفتی ظفیر الدین صاحب مفتاحیؒ پر پڑی اور ۸/ ذیقعدہ ۱۳۷۶ھ کو اس اہم ترین فقہی ذخیرہ کی ترتیب کے لئے آپ کو منتخب کر لیا گیا، چنانچہ آپ نے بھر پور مختت اور مکمل ترین دہی سے اس کام کو انجام دینا شروع کیا، اور اس مہارت کے ساتھ انجام دیا کہ ہر ہر صفحہ سے آپ کی فقہی بصیرت کی عکاسی ہوتی ہے، مفتی صاحب نے جن فتاویٰ میں حوالہ درج نہیں تھا، کتب فتاویٰ سے حوالہ تلاش

کر کے اسے درج کیا، ایک ایک مسئلہ کے لئے بعض اوقات متعدد حوالے درج کئے، جن فتووں میں حوالہ تو درج تھا لیکن کتاب کا نام صفحہ نمبر و جلد نمبر موجود نہیں تھا اسے بھی آپ نے درج کیا، آیات قرآنیہ اور احادیث نبویہ کا حوالہ بھی بقید صفحہ و جلد و باب درج کیا، ناقلين کے عدم توجہ سے بعض حوالہ کی عبارتیں اصل فتوی میں غلط درج ہو گئی تھیں، انہیں اصل کتابوں سے ملا کر صحیح درج کیا، اگر کسی فتوی میں کوئی تاریخی واقعہ مذکور تھا تو تاریخ کی امہات الکتب سے ملا کر اس کا حوالہ درج کیا، ہر فتوی کے لئے مناسب عنوان بھی درج کیا، اس طرح حضرت مفتی عزیز الرحمن عثمانی کے کل بیتیں ہزار چھے سو اٹھائیں فتوے کی بہترین ترتیب مفتی ظفیر الدین صاحبؒ کی جانشناختی کے نتیجے میں ۸۷۳ھ میں مکمل ہوئی، گویا اتنا بڑا فقہی کارنامہ محضر دس سال کے عرصے میں تکمیل پذیر ہوا، جب کہ اس دوران دوسرے امور بھی انجام فرماتے رہے۔

تکمیل ترتیب کے بعد اور اشاعت سے قبل آپ نے فتاویٰ دارالعلوم کے شروع میں ۶۳/صفحات کا ایک طویل مقدمہ تحریر فرمایا، جس میں فقہ و فتاویٰ کی تاریخ، افتاء کی اہمیت اور اسکی تاریخ، مفتی کے اوصاف و فرائض، اور فقہ و فتاویٰ سے متعلق دوسرے ضمنی مسائل پر دل پذیر بحث کی گئی ہے۔

اس مقدمہ کی ہر ہر سطر سے مفتی صاحب کی فقہی بصیرت کی بھر پور عکاسی ہوتی ہے، خود مفتی صاحب اپنی خودنوشت ”زندگی کا علمی سفر“ میں لکھتے ہیں کہ: اس مقدمہ کو تمام اہل علم نے پسند کیا مولانا نعمنی و دیگر حضرات نے اسے بہت سراہا، بلکہ ان کی رائے تھی کہ اضافہ کر کے اس کو مستقل کتاب کی شکل دے دی جائے۔

ترتیب فتاوی کے ضمن میں جس قدر فقہی ذخائر کو کھنگالنے کی ضرورت پڑی اس سے آپ کی فقہی بصیرت میں زبردست اضافہ ہوا، اس کا اعتراف دارالعلوم کے ذمہ داروں کو بھی تھا۔ چنانچہ ۲۹ / محرم ۱۳۷۷ھ کو مہتمم صاحب کا حکم آیا کہ مرتب فتاوی کیسا تھ کار افتاء بھی انجام دیں گے، لہذا آپ باضابطہ دارالعلوم کے دارالافتاء میں فتوی نویسی کا کام انجام لے گے، مفتی صاحب اپنی خود نوشت میں لکھتے ہیں: ابتدائے کار میں بعض مسائل پر رائے کا اختلاف ہوا، مگر اللہ کی مہربانی سے تحقیق کے بعد میری رائے قابل ترجیح ٹھہری اور دوچار دفعہ کے بعد مفتی مہدی حسن صاحب اور نائب مفتی صاحب پورا اعتماد کرنے لگے، میری نگاہ مفتی عزیز الرحمن صاحب کے تمام فتاوی کے مطالعہ کے بعد وسیع تر ہو گئی تھی، ترتیب فتاوی میں ان تمام فتاوی کو غور سے پڑھنا میری ذمہ داری تھی۔

دارالعلوم کے دارالافتاء کے سینیر مفتی کی حیثیت سے آپ نے

ہزاروں ہزار مسائل کے تشفی بخش اور مدلل و مفصل جوابات تحریر فرمائے۔ خاص طور پر نئے مسائل پر آپ کی گہری نظر تھی، نت نئے پیش آمدہ مسائل کا حل تلاش کرنے کے لئے آپ ہمیشہ سرگردان رہتے تھے، مختلف جہتوں سے اس پر غور کرتے تھے، مقاصد شریعت کو بھی پیش نظر رکھتے تھے، پھر تحقیق و جستجو کے مراحل سے گزرنے کے بعد جب کوئی رائے قائم کر لیتے تھے تو حیرت انگیز طور پر وہ تمام اکابر کا اعتماد حاصل کر لیتی تھی، افسوس کہ ہزاروں ہزار صفحات پر بکھرے ہوئے آپ کے تحریر کیے ہوئے فتاوے اب تک زیور طبع سے آراستہ نہیں ہو سکے، ان کی طباعت کی کوشش ہم جیسے سینکڑوں شاگردوں کے لئے علمی فرض ہے، انشا اللہ طباعت کے بعد آپ کے فتاوے نئے مسائل کے حل کے لئے سنگ میل ثابت ہونگے، جس طرح آپ کے معاصر مفتیان کرام کے فتاوے مثلاً، فتاویٰ محمودیہ، نظام الفتاویٰ، فتاویٰ نظامیہ وغیرہ کو اللہ تعالیٰ نے مقبولیت عطا فرمائی، توقع کی جا سکتی ہے کہ اس طرح حضرت مفتی صاحبؒ کے فتاوے کو بھی بے نظیر مقبولیت حاصل ہوگی، قابل ذکر ہے کہ دارالافتاء سے انتساب اور دارالعلوم دیوبند میں فتویٰ نویسی کے حوالے سے حضرت مفتی صاحبؒ فقیہ الامت حضرت مفتی محمود حسن صاحب گنگوہی اور حضرت مفتی نظام الدین صاحب اعظمؒ سے بھی سینئر تھے، یہ حضرات مفتی صاحب کے بعد دارالافتاء سے مسلک ہوئے تھے، لیکن چونکہ حضرت مفتی

ظفیر الدین صاحب کو دارالعلوم کے اعلیٰ مفاد میں دارالافتاء سے کتب خانہ منتقل کر دیا گیا اسلئے مذکورہ حضرات کی طرح ان کے کار افتاء میں تسلسل نہ رہ سکا، البتہ انقلاب دارالعلوم کے بعد ۱۹۹۳ء سے ۲۰۰۸ء تک مسلسل سترہ سالوں تک کار افتاء انجام دیتے رہے، اور ہزاروں ہزار مشکل مسائل کی گردہ کشائی فرمائی اور جس مسئلہ پر آپ الجواب صحیح لکھ دیتے تمام مفتیان کرام کو اس کی صحت کا یقین ہو جاتا۔

اسی دوران جب حالات حاضرہ میں امت کی رہنمائی اور نت نئے مسائل کے حل کے لئے اسلامک فقہہ اکیڈمی انڈیا کا قیام عمل میں آیا تو اس کے باñی جزل سکریٹری مولانا قاضی مجاہد الاسلام قاسمیؒ نے خاص طور پر آپ کو اس کا رکن رکین مقرر فرمایا اور اس کے تمام سمیناروں میں جب تک صحت نے اجازت دی شرکت فرماتے رہے اور اس پلیٹ فارم سے نئے مسائل پر درجنوں مقالات تحریر فرمائے، جو مجلہ فقہہ اسلامی میں طبع ہو کر اس کے علمی وقار میں اضافہ کا سبب، امت کی رہنمائی اور نئے علماء و مفتیان کرام کی تربیت کا باعث بنے۔

آپ کی اس تحریر علمی اور تفہیہ فی الدین اور امت کے مسائل کے تینیں بے پناہ فکر مندی کی وجہ سے قاضی مجاہد الاسلام قاسمیؒ کی وفات کے بعد اسلامک فقہہ اکیڈمی کا صدر منتخب کیا گیا جس پر آپ تا حیات فائز رہے، اور

آپ کی صدارت میں اکیڈمی کا کاروان علم و فقہہ محو سفر رہا، اسی طرح آپ آل انڈیا مسلم پرنسپل لا بورڈ کے رکن تاسیسی کی حیثیت سے بورڈ کے خاص علمی مشیر رہے، اور احوال شخصیہ سے متعلق اسلامی قانون کی دفعہ وار ترتیب کی حیثیت اول رکھنے اور اس کا خاکہ مرتب کرنے کا سہرا بھی آپ ہی کے سر ہے، جو بعد میں مجموعہ قوانین اسلامی کے نام سے شائع ہوئی۔

جدید مسائل کے حل میں آپ دارالعلوم میں انفرادی شان کے مالک تھے، اس کے اثرات ان طلبہ میں بھی محسوس کئے جاتے تھے جو دارالافتاء میں آپ کی نگرانی میں تمرین فتوی نویسی کرتے تھے، دارالافتاء کے طلبہ کی متعدد درسی کتابیں آپ سے منسلک ہوا کرتی تھیں، خاص طور پر درمختار کی تدریس کی خدمت آخر تک انجام دیتے رہے، دوران درس طلبہ کو نئے مسائل کے حل کی اساس بھی بتاتے اور ان میں مضبوط فقہی شعور پیدا کرنے کی کوشش کرتے۔ درمختار اور فتاوی عالمگیری کا سلیس اردو ترجمہ آپکی فقہی بصیرت کا شاہد عدل ہے۔

خلاصہ یہ کہ حضرت مفتی صاحب<sup>ؒ</sup> اپنی خداداد صلاحیت فقہی بصیرت کو بروئے کار لاتے ہوئے ہمیشہ امت کے مسائل کے حل کے لئے کوشش رہے اور تن تھا اتنا عظیم کارنامہ انجام دیا کہ بسا اوقات اکیڈمیاں انجام نہیں دے پاتی ہیں۔

# حضرت الاستاذ مفتی ظفیر الدین صاحب مفتاحی<sup>ؒ</sup>

## اپنی تصنیفات کے آئینے میں

جناب مولانا اشتیاق احمد صاحب

استاذ دارالعلوم دیوبند

گرامی قدر محسن و مریب حضرت الاستاذ مفتی محمد ظفیر الدین صاحب<sup>ؒ</sup> (۱۹۲۶ء تا ۲۰۱۱ء) میں خدائے وہاب نے بہت سی خوبیاں جمع فرمادی تھیں، علم کی گیرائی و گھرائی بلکہ شرعی علوم کی ہمہ گیری میں بے مثال تھے، خلوص و للہیت، سادگی و مسکنست اور نرم خوائی و بے ساخنگی آپ کی طبیعت میں رچ بس گئی تھی، اصابت رائے کی دولت سے بھی مالا مال تھے، دینی و ملی فکر مندی سے بہرہ ور تھے، عزلت نشینی کے عادی تھے خورد نوازی میں ضرب المثل تھے، جہد مسلسل اور علم و تحقیق سے عشق آپ کا امتیاز تھا، ان سب کے ساتھ قلم کی تیز گامی، تحریر کی شستگی، سادگی اور آسان نویسی میں اپنی مثال آپ تھے، الفاظ و تراکیب کی پیچیدگیوں سے آپ کی تحریر پاک و صاف تھی، آپ نے اپنی تحریر میں تکلف کوراستہ نہیں دیا، حضرت مولانا نور عالم خلیل امینی مدظلہ العالی حضرت مفتی صاحب<sup>ؒ</sup> کی تحریر کی خوبیوں کا اعتراف کرتے ہوئے لکھتے

ہیں: آپ پڑھتے اور سنتے جائیئے، آپ کو محسوس ہو گا کہ آپ کو آپ کی بات آپ ہی کی زبان میں کہی جا رہی ہے، مجھے یاد پڑتا ہے کہ انہوں نے طالب علمی کے زمانے میں ہم لوگوں سے یہ بات کہی تھی کہ میں نے لکھنے کیلئے کسی تکلف کو راہ نما نہیں بنایا، بس بلا ارادہ اور بے تکلف اپنی بات کو اپنی زبان میں کسی آورد اور گھری سوچ کے بغیر لکھنے کا میں نے اپنے آپ کو عادی بنایا، لفظوں اور ترکیبوں کی تحسین و تزئین کی کبھی نہیں سوچی اور نہ اس پر توجہ دی، نہ اسکو مسئلہ بنایا۔<sup>42</sup>

## تصانیف کی خصوصیات

حضرت مفتی صاحبؒ کی تحریر کی جملہ خصوصیات و امتیازات کا لکھنا مجھے جیسے کوتاہ ہمت اور کم علم کیلئے بہت مشکل ہے، علاوہ ازیں جملہ تصانیف کا جائزہ پیش کرنا بھی ایک مختصر سے مقالے میں ناممکن ہے، اسلئے سر دست مجملہ سر دست امتیازات و خصوصیات لکھنے پر اکتفا کروں گا، راقم الحروف کی نگاہ میں مطالعہ کے دوران حضرت مفتی صاحبؒ کی تحریر میں درج ذیل باتیں نظر آئیں:

## ۱۔ جامعیت

حضرت مفتی صاحب<sup>ؒ</sup> کی جملہ تصانیف میں جامعیت کی صفت بدرجہ اتم موجود ملتی ہے، آپ نے ہر تصانیف میں موضوع کا حق ادا فرمادیا ہے، موضوع کے ہر پہلو پر کما حقہ مواد اکٹھا مل جاتا ہے اور بات اس حد تک پہنچ جاتی ہے کہ متعدد تصانیف پر تبصرہ لکھنے والے اہل علم اور اصحاب قلم نے اعتراف کیا ہے کہ اس موضوع پر اسلامی کتب خانوں میں اس کی نظیر نہیں ملتی، اس بات کی تحقیق کیلئے حضرت مولانا مناظر احسن گیلانی<sup>ؒ</sup>، مولانا ابوالحسن علی ندوی<sup>ؒ</sup>، مولانا انظر شاہ کشمیری، اور مولانا عبدالماجد دریا آبادی کی تحریر اور تبصرے دیکھے جاسکتے ہیں، جامعیت کی شہادت کے لئے خود حضرت مفتی صاحب<sup>ؒ</sup> کی تحریر ناظرین کے پیش نظر کی جاتی ہے، حضرت مفتی صاحب<sup>ؒ</sup> اپنی پہلی تصانیف کی تیاری کے سلسلے میں رقم طراز ہیں:

”میں نے یہ طے کر لیا کہ ”مساجد“ کے موضوع پر ایک عمدہ کتاب مرتب کرنی ہے، خواہ جتنی بھی محنت کرنی پڑے، سب سے پہلے میں نے پورے قرآن کی تلاوت مسجد کو سامنے رکھ کر شروع کر دی اور پورا قرآن پڑھ گیا اور جہاں جہاں مسجد سے متعلق کوئی آیت سمجھ میں آئی تفسیر دیکھ کر اس کو نوٹ بک میں جمع اور نقل کرتا گیا، اسی طرح پوری مشکلۃ کا مطالعہ کیا اور مسجد سے متعلق حدیث جمع کرنے کی سعی کی، اس سلسلہ میں ہدایہ، عالم گیری کا بھی

مطالعہ کیا، ان کتابوں سے فقہی جزئیات کیجا کرتا گیا، اب ان تمام نوٹ بک کو سامنے رکھ کر ترتیب سے مسجد پر لکھنا شروع کیا، یہ میری پہلی تصنیف تھی<sup>43</sup> مذکورہ بالا اقتباس سے تصور کیا جا سکتا ہے کہ حضرت مفتی صاحب رحمۃ اللہ علیہ اپنی تالیفات میں جامعیت و کمال پیدا کرنے کے لئے کتنی جتن کیا کرتے تھے؟

۲۔ تصنیف سے پہلے اور بعد میں اکابر سے ربط، مشورہ اور رہنمائی حضرت مفتی صاحب<sup>ؒ</sup> اپنی تصنیف سے پہلے بھی معاصر اکابر اور اہل علم سے ربط اور مشورہ کرتے رہتے تھے، اور تکمیل کے بعد بھی ان کی خدمت میں پیش کر کے ان کی آراء سے مستفیض ہوتے تھے، ان میں سر فہرست بزرگوں میں حضرت مولانا حبیب الرحمن اعظمی<sup>ؒ</sup>، مولانا عبدالصمد رحمانی<sup>ؒ</sup>، مولانا منت اللہ رحمانی<sup>ؒ</sup>، مولانا اویس نگرامی، حضرت مولانا سید سلیمان ندوی<sup>ؒ</sup>، حضرت مولانا ابوالحسن علی ندوی<sup>ؒ</sup>، حضرت مولانا مناظر احسن گیلانی<sup>ؒ</sup>، حضرت مولانا شاہ حلیم عطا صاحب<sup>ؒ</sup>، حضرت مفتی عتیق الرحمن صاحب عثمانی<sup>ؒ</sup>، حضرت مفتی کفایت اللہ صاحب<sup>ؒ</sup>، حضرت مولانا عبدالرحمن صاحب<sup>ؒ</sup>، حضرت مولانا حفظ الرحمن صاحب سیو ہاروی<sup>ؒ</sup>، و حضرت قاری محمد طیب صاحب<sup>ؒ</sup> وغیرہ حضرات ہیں۔

### ۳۔ سادہ اور سنجیدہ اسلوب

حضرت مفتی صاحب<sup>ؒ</sup> سادگی کا نمونہ تھے، اس کی شہادت ہروہ شخص دے گا جو تھوڑی دیر بھی ان کے ساتھ رہا ہو، یہ سادگی اور شستگی ان کی تحریر میں بھی تھی، وقت کے عظیم ترین اہل علم و قلم حضرت مولانا علی میاں ندوی<sup>ؒ</sup>، مولانا عبدالماجد دریابادی<sup>ؒ</sup> اور مولانا مناظر احسن گیلانی نے اس پہلو کی بھی شہادت دی ہے، اور ہر قاری بلا امتیاز کسی بھی تصنیف کا مطالعہ کر کے خود محسوس کر سکتا ہے۔

### ۴۔ تسلسل اور عمدہ ترسیل سے آراستہ تحریر

حضرت مفتی صاحب<sup>ؒ</sup> کی تصنیف میں سادگی کے ساتھ تسلسل اور بے ساختگی ہوتی ہے، اور قاری پر ہر بات اثر ضرور کرتی ہے، کہیں سے بے ربطی محسوس نہیں ہوتی ہے، یا جس مقصد کیلئے کتاب لکھی گئی ہے، وہ مقصد اچھی طرح پورا ہوتا ہے، یہی ترسیل و ابلاغ کی وہ خوبیاں ہیں جن کو کامیاب مصنف کی علامت کہا جاسکتا ہے، ہر ایک کو یہ نعمت میسر نہیں ہوتی۔

ع تانہ بخشند خداۓ بخشندہ

### ۵۔ قلم کی تیز گامی

حضرت مفتی صاحب<sup>ؒ</sup> بڑے موفق تھے، آپ نے بہت لکھا اور

بہت خوب لکھا آپ بڑے زود قلم اور زور نویں واقع ہوئے تھے، بڑی بڑی تصانیف چند دنوں میں تیار فرمائیتے تھے، ایک مرتبہ فرمایا کہ دارالعلوم آنے کے بعد پہلی تصنیف صرف بیس دن میں مکمل ہوئی، ایک مرتبہ فرمایا کہ حضرت مولانا علی میاں ندویؒ سے جب بھی ملاقات ہوتی فرماتے کوئی نئی تصنیف لائے ہیں یا نہیں؟ اس لئے کہ اکثر ملاقات کے بعد کوئی نہ کوئی نئی کتاب ضرور پیش فرماتے تھے، بعض کتابوں پر حواشی، عنوان بندی اور تحقیق و تعلیق یا کسی موضوع پر جمع و ترتیب کے لئے متعدد اہل قلم سے کہا گیا لیکن کام نہ بنا اور جب وہ کام حضرت مفتی صاحبؒ کے سپرد ہوا تو آپ نے چند دنوں میں مکمل فرمادیا۔

## ۶۔ تصنیف کا محرک

حضرت مفتی صاحبؒ اکثر تصانیف کا کوئی نہ کوئی محرک ضرور ہے، مثلاً: بزرگوں کا مشورہ یا وقت کا تقاضہ، یا کسی علمی گوشے میں کمی کا احساس وغیرہ، کتابوں کے مقدمے، پیش لفظ اور تقریظوں میں ان کی صراحت موجود ہے۔

## ۷۔ تصنیف کو ذریعہ معاش نہیں بنایا

حضرت مفتی صاحبؒ نے پچاس سے زائد رسائل اور کتابیں تصنیف فرمائیں اور بعض اہل علم کے بقول: آپ نے تنے تنہا اتنا کام کیا ہے جو اکیڈمیاں نہیں کرپاتی ہیں، اس کے باوجود آپ نے کسی کتاب کو ذریعہ معاش

نہیں بنایا، اور نہ ہی ”حق تصنیف“ وصول کیا، آپ چاہتے تو لاکھوں کی دولت اکٹھا کر لیتے، حضرت مفتی صاحبؒ اس صفت میں اپنے تمام معاصرین میں ممتاز ہیں، آپ کے طرز کو دیکھ کر یہ یقین ہو جاتا ہے کہ آپ اپنا قلم محضر اللہ تعالیٰ کے لئے اور اس کے دین کی صحیح ترجمانی کے لئے اٹھاتے تھے، حضرت مفتی صاحبؒ ”ان اجری الا علی رب العالمین“ کی نبوی صفت سے متصف معلوم ہوتے ہیں۔

تصانیف کی زمرہ بندی:

حضرت مفتی صاحبؒ کی جملہ تصانیف کو تاریخ اور محرکات کے لحاظ سے تین زمروں میں تقسیم کیا جا سکتا ہے:

(الف)۔ دارالعلوم آنے سے پہلے کی تصانیف،  
 (ب)۔ دارالعلوم کے ایماء پر تصانیف،  
 (ج) دیگر تصانیف (جو دارالعلوم دیوبند میں رہ کر تیار کی گئیں اور متعدد مطابع اور ادارہ جات سے شائع ہوئیں)

(الف)۔ دارالعلوم دیوبند آنے سے پہلے حضرت مفتی صاحبؒ نے رسائل، مجلات اور اخباروں میں مضامین و مقالات خوب لکھے اور متعدد علمی مجالس میں مقالات پڑھے، جامعہ رحمانی خانقاہ موئیں کتب خانہ کے افتتاح کے موقع سے پڑھا گیا مقالہ جب حضرت شیخ الاسلام مولانا حسین احمد مدنیؒ اور حکیم الاسلام قاری

محمد طیب صاحب<sup>ر</sup> نے سنا تو متاثر ہو کر دارالعلوم دیوبند آنے کی دعوت دی، گویا دارالعلوم دیوبند آنے کا سبب بھی آپ کا شگفتہ و شہادتیہ قلم ہی بنا، غرض یہ کہ دارالعلوم دیوبند آنے سے پہلے آپ کی کتابیں طبع ہو چکی تھیں، یہ ضخیم بھی ہیں اور قابل قدر و افتخار بھی، ان سے میری مراد، اسلام کا نظام مساجد، اسلام کا نظام عفت و عصمت اور مصائب سرور کو نین (اسوہ حسنہ) ہیں۔

### ا۔ اسلام کا نظام مساجد

یہ کتاب حضرت مفتی صاحب<sup>ر</sup> کی پہلی تصنیف ہے، آپ نے معدن العلوم نگرام ضلع لکھنؤ میں تصنیف شروع کی اور وہیں مکمل ہوئی، اس کی متعدد قسطیں رسالہ ”برہان“ دہلی میں شائع ہوئیں، اور مکمل کتابی شکل میں ندوہ المصنفین دہلی نے شائع کی، طباعت کے بعد کافی مقبول ہوئی، بڑے بڑے اہل قلم نے اس پر تبصرے لکھے، مواد اور اسلوب کی خوب خوب داد دی، مولانا گیلانی<sup>ر</sup> اور مولانا انظر شاہ کشمیری<sup>ر</sup> نے اس کی انفرادیت و جامعیت کا اس طرح اعتراف فرمایا کہ اردو، فارسی، اور عربی تینوں زبانوں میں اتنی ضخیم اور جامع کتاب ہم نے نہیں دیکھی۔

اس کتاب کو حضرت مفتی صاحب کے شاگرد رشید حضرت مولانا محمد رضوان القاسمی<sup>ر</sup> نے بھی بڑے آب و تاب کے ساتھ شائع کیا، مولانا مرحوم نے یہ کتاب راقم الحروف کو اپنے دستخط کے ساتھ عنایت فرمائی، اللہ

تعالیٰ ان کی مغفرت فرمائے، وہ علم اور اہل علم کے بڑے قدر داں تھے، اور اپنے استاذ کی بڑی خدمت کرتے تھے، حیدر آباد میں حضرت مفتی صاحبؒ کے ساتھ ان کے دولت خانہ پر حاضر ہوا اور ان باتوں کا کھلی آنکھوں مشاہدہ کیا۔

### ۲۔ اسلام کا نظام عفت و عصمت

حضرت مفتی صاحبؒ کی یہ دوسری ضخیم تصنیف ہے، جو بے حد مقبول ہوئی، اس کا انگریزی اور فارسی دونوں زبانوں میں ترجمہ ہوا، فارسی ترجمہ ایران سے شائع ہوا، اور انگریزی ترجمہ کویت کے ایک تاجر نے چھاپا، یہ ترجمہ بھی بہت عمدہ ہے، اس کا ایک نسخہ حضرت مفتی صاحبؒ کے پاس بھیجا، اسکے نام میں صرف اتنی تبدیلی ہو گئی کہ ”مفتاحی“ کے بجائے ”ندوی“ لکھ دیا، ہندوستان میں اس ترجمہ کو ڈاکٹر منظور عالم صاحب نے بھی قاضی پبلیشرز دہلی سے چھاپا۔ اس کا ہندی ترجمہ بھی ہوا، لیکن ابھی طبع نہیں ہو سکا ہے،

حضرت مفتی صاحبؒ نے یہ کتاب دارالعلوم معینیہ سانحہ موگلیر (موجودہ بیگوسرائے) میں تصنیف فرمائی اور ندوۃ المصنفین دہلی سے شائع ہوئی، آج بھی یہ کتاب بہت مقبول ہے، مغرب زدہ طبقہ اس کو پڑھ کر عریانیت سے تائب ہو جاتا ہے۔

### ۳۔ مصائب سرور کو نین صلی اللہ علیہ وسلم (اسوہ حسنة)

یہ کتاب بھی حضرت مفتی صاحب<sup>ر</sup> نے دارالعلوم معینیہ سانحہ میں تصنیف فرمائی، لیکن اس کی اشاعت دارالعلوم دیوبند آنے کے بعد ہوئی، اس پر حضرت مولانا گیلانی<sup>ر</sup> کا مقدمہ ہے، مولانا گیلانی<sup>ر</sup> کو اس کی طباعت پر بہت خوشی ہوئی، دیگر اہل علم کی بھی عمدہ آراء سامنے آئیں، کتاب کا عنوان ہی اس کی تفسیر ہے،

(ب)۔ دارالعلوم دیوبند آنے کے بعد آپ نے نہایت ہی تیزگانی کے ساتھ کتابیں تصنیف کیں، بعض کتابیں تو دارالعلوم دیوبند کے ارباب انتظام کے ایما اور حکم سے تصنیف فرمائیں، دراصل آپ شعبہ تصنیف و تالیف ہی کیلئے بلائے گئے تھے، سب سے پہلے مولانا ابوالا علی مودودی<sup>ر</sup> کے نظریات کے رد میں ایک کتاب وجود میں آئی۔

### ۱۔ جماعت اسلامی کے دینی رجحانات

اس وقت مولانا مودودی زندہ تھے اور ان کی جماعت کے لوگ بہت ہی سرچڑھے ہوئے تھے، خود دیوبند میں مولانا عامر عثمانی نے ”جماعت اسلامی“ کو معقول بنانے اور اہل علم کو اس سے ممتاز کرنے کا بیڑا اٹھا رکھا تھا، ان کا سب سے بڑا سلسلہ ان کا ”ماہنامہ تخلی“ تھا ایسے ماحول میں حضرت مفتی صاحب<sup>ر</sup> نے یہ کتاب تصنیف فرمائی اور مولانا مودودی اور ان کی جماعت کی ترجمان شخصیات کی کتابوں سے ان کے افکار و نظریات لکھے اور ان کو نہایت ہی سادہ انداز میں رد کیا، اور آیات و احادیث اور فقہ و عقائد کے ام المراجع سے ان کا

غیر معقول ہونا سمجھایا۔

اس کے مندرجات پر متعدد اہل علم سے مناقشہ کے بعد یہ کتاب طبع ہوئی اور کافی مقبول ہوئی، مختلف جهات سے اہل علم اور ارباب قلم نے مصنف گو داد تحسین سے نوازا فللہ الحمد۔

## ۲۔ فتاویٰ دارالعلوم دیوبند

علمی تصانیف میں سب سے بڑا علمی کارنامہ فتاویٰ دارالعلوم کی ترتیب ہے، حضرت مفتی عزیز الرحمن صاحبؒ مفتی دارالعلوم دیوبند کے فتاویٰ کی ترتیب کا جب شوریٰ نے فیصلہ کر لیا تو اس کے لئے سب سے موزوں شخصیت حضرت مفتی صاحبؒ ہی کی معلوم ہوئی، کتب خانہ دارالعلوم دیوبند کی ترتیب کے ساتھ جب یہ خدمت بھی سپرد ہوئی تو اس کو بھی رضائے الہی کا ذریعہ سمجھ کر قبول فرمالیا، اور دونوں کام زورو شور سے کرنے میں ہمہ تن مصروف ہو گئے اور خارجی اوقات میں دوسرے مقالات و مضاہین بھی لکھتے رہے اور کتابیں بھی تصنیف کرتے رہے، جو مختلف جگہوں سے طبع ہوتی رہیں۔

فتاویٰ دارالعلوم میں کئی کام اہم ترین تھے، ایک تو پرانے رجسٹروں کو پڑھنا بڑا مشکل تھا، سو سال کے بوسیدہ کاغذوں پر اور وہ بھی کچی سیاہی سے لکھے ہوئے حروف، ان کو پڑھنا اور سمجھنا بہت دشوار تھا۔ دوسرے سوالات کی تلخیص بہت نازک مرحلہ تھا، عموماً مستفتی

کام کی بات کم اور اپنی کہانی زیادہ لکھتے ہیں، ان میں سے کام کے جملے منتخب کرنا، تیسرا جواب کی ترتیب بھی مشکل تھی، ایک ہی جگہ مختلف ابواب کے مختلف مسائل جمع رہتے تھے۔ چوتھا مرحلہ جو سب سے اہم تھا، وہ جواب کے مطابق فقہی عبارتیں تلاشنا تھا۔

حضرت مفتی صاحب<sup>ر</sup> نے دوسرے مشاغل کے ساتھ میں اس مصروفیت کو بھی قبول فرمالیا، اور نہایت ہی تیزی سے کام کو آگے بڑھایا، چنانچہ: ۱۳۸۱ھ میں پہلی جلد طبع ہوئی، بعض کرم فرماؤں نے حضرت مفتی صاحب<sup>ر</sup> کا نام ٹائیٹل پر لکھنے میں رکاوٹ پیدا کی، لیکن حضرت مولانا قاری محمد طیب صاحب<sup>ر</sup> نے اس سازش کو سمجھ لیا اور مفتی صاحب<sup>ر</sup> کا نام جلد کے سرورق پر لکھے جانے کا حکم فرمایا۔

پہلی جلد کی طباعت کے بعد حضرت مفتی صاحب<sup>ر</sup> کا حوصلہ خوب بلند ہوا، اور دوسرے سال دوسری اور تیسرا جلد طبع ہو گئی، پھر تیسرا اور چوتھے سال ایک ایک جلد طبع ہوئی، اس طرح پانچ جلدوں کا کام پورا ہوا، چھٹی جلد دو سال بعد ۱۳۸۷ھ میں اور ساتویں جلد ۱۳۹۰ھ میں آٹھویں جلد ۱۳۹۱ھ میں، نویں جلد ۱۳۹۳ھ میں دسویں ۱۳۹۷ھ میں، گیارہویں جلد ۱۳۹۰ھ میں اور بارہویں جلد ۱۳۹۲ھ میں طبع ہوئی۔

## ترتیب فتاویٰ کا کام موقوف

بارہویں جلد کے بعد فتاویٰ کی ترتیب کا کام موقوف ہو گیا، دارالعلوم کا ہنگامہ اس کا اصل سبب بنا، حضرت مفتی صاحب گاکمرہ لٹ گیا، سارے مسودات ضائع ہو گئے، بارہویں جلد کا مسودہ کاتب کے پاس تھا اس لئے نج گیا، جو بعد میں طبع ہوا، یہ جلد ”نذر کے بیان“ پر پوری ہوئی، اس کے بعد اس کی طرف کوئی توجہ نہ ہوئی۔

### ۳۔ تعارف مخطوطات دارالعلوم دیوبند

حضرت مفتی صاحب مرحوم نے اپنے قلم سے دارالعلوم دیوبند کی اتنی زیادہ خدمت کی ہے کہ اس کی مثال دارالعلوم کی تاریخ میں مجھے نہیں ملتی، ایک طرف فتاویٰ کی ترتیب دوسری طرف کتب خانہ کی ترتیب اور تیسرا طرف مخطوطات کا تعارف یہ آخرالذکر کارنامہ بڑی اہمیت کا حامل ہے۔

دنیا بھر کے کتب خانوں میں دارالعلوم دیوبند کا کتب خانہ بڑی اہمیت کا حامل ہے، لیکن ایک گوشہ سے کمی محسوس کی جا رہی تھی کہ یہاں کی مخطوطات کا تعارف سرے سے موجود ہی نہ تھا، حضرت مفتی صاحب علیہ الرحمہ نے اس کمی کو بھی بڑی اچھی طرح پورا کیا، اور ضخیم دو جلدوں میں تعارف کامل فرمایا، دارالعلوم نے اپنے مکتبہ سے اسے شائع کیا۔

جب یہ کارنامہ حضرت مولانا ابوالحسن علی ندویؒ نے ملائی خاطر فرمایا تو حضرت مفتی صاحبؒ کو داد تحسین دی اور ندوۃ العلماء لکھنؤ کے کتب خانہ کے مخطوطات کے تعارف کے لئے حضرت مفتی صاحبؒ کو خصوصی رخصت دلا کر ندوہ بلایا، چنانچہ حضرت مفتی صاحبؒ نے وہاں رہ کر تین مہینے میں تعارف مکمل فرمایا، جبکہ چار سال سے ایک شخصیت سے یہ کام نہ ہو سکا تھا، تکمیل کے بعد جب حضرت مولانا علی میاں صاحبؒ سے واپسی کی اجازت چاہی تو انہوں نے فرمایا کہ ”میں نے آپ کو واپس کرنے کے لئے نہیں بلایا تھا، بہر کیف حضرت مفتی صاحبؒ دیوبند واپس ہوئے۔ راقم الحروف مسلم پرنسپل لاء کے اجلاس کے موقع سے ۱۹۹۸ء میں حضرت مفتی صاحبؒ کے خادم کی حیثیت سے جب ندوۃ العلماء گیاتر حضرت مفتی صاحبؒ کو معلوم ہوا کہ مخطوطات کا تعارف چھپ گیا ہے، تو کتب خانہ تشریف لے گئے، اور مطبوعہ نسخہ کو اچھی طرح الٹ پھیر کر دیکھا اور بہت خوش ہوئے، لیکن اس پر حضرت مفتی صاحبؒ کا نام نہیں تھا، میں نے حضرت مفتی صاحبؒ کی بے نفسی کا اچھی طرح مشاہدہ کیا اور نام کے طبع نہ ہونے پر کسی طرح کا افسوس کرتے نہیں دیکھا، بلکہ ذکر بھی نہیں کیا، چونکہ اس سے پہلے میں نہیں جانتا تھا کہ یہ آپ ہی کا کارنامہ ہے، اس لئے مجھے بتانے کے لئے فرمایا کہ ”یہ تعارف مخطوطات میرا ہی تیار کردہ ہے، اور بس۔

## ۳۔ رسالہ دارالعلوم دیوبند کا اداریہ

حضرت مفتی صاحب<sup>ر</sup> نے مسلسل سترہ سال تک دارالعلوم دیوبند کے ترجمان مہنامے کا اداریہ تحریر فرمایا، اس سے پہلے رسالہ بلا اداریہ ہی طبع ہوتا تھا، اس زمانے میں اس کے ایڈیٹر جناب ازہر شاہ قیصر<sup>ر</sup> تھے، حضرت مفتی صاحب<sup>ر</sup> نے بتایا تھا کہ اداریہ کے آخر میں علامت کے طور پر میں ”ظفیر“ لکھ دیا کرتا تھا، تاکہ بعد میں تلاش نے اور جمع کرنے والوں کو سہولت ہو۔

۴۔، ۵۔، ۶۔، ۷۔ صد سالہ“ کے موقع سے حضرت مفتی صاحب<sup>ر</sup> نے دارالعلوم دیوبند کے تعارف کے سلسلے میں چار نمایاں کام انجام دیئے،

(الف) ایک تو دارالعلوم دیوبند کی صد سالہ خدمات کی نمائش کیلئے مختلف تحریریں مرتب کیں، مثلاً، طلبہ کی تعداد، ان کے وطن، ابناۓ دارالعلوم کی خدمات، حدیث، تفسیر اور فقہ وغیرہ، پھر ہر میدان میں نمایاں کارناۓ انجام دینے والے علماء کی فہرست وغیرہ، یہ سب چیزیں کتابی شکل میں شائع ہوئیں اور ان کی الگ الگ نمائش بھی لگائی گئی، جس سے ناظرین نے دارالعلوم کو سمجھا۔

(ب)۔ ”مشاهیر دارالعلوم دیوبند“ یہ بھی حضرت مفتی صاحب<sup>ر</sup> نے حضرت مہتمم صاحب<sup>ر</sup> کی ایماء پر مرتب فرمایا، جو کتابی شکل میں دارالعلوم نے شائع کیا۔

(ج)۔ دارالعلوم دیوبند۔ ”قیام اور پس منظر“ یہ بھی اسی موقع کی تصنیف ہے،

(د)۔ دارالعلوم دیوبند ایک عظیم مکتب فکر، یہ بھی صد سالہ کے موقع سے مرتب ہوئی اور شائع ہوئی۔

آخر الذکر دونوں رسالوں کا انگریزی ترجمہ بھی ہوا، اس سے اس رسالہ کی افادیت کا دائرة وسیع ہوا۔

(۸)۔ دینی عقائد: دارالعلوم دیوبند آنے کے بعد یہ دوسری تصنیف ہے، اس کے بارے میں لکھتے ہیں کہ: یہ بھی حضرت مہتمم صاحب<sup>ؒ</sup> کے ہی مشورہ سے ہوا، علم کلام و عقائد کی بہت سی کتابوں کا مطالعہ کیا، اور اقتباسات جمع کئے<sup>44</sup>

(ج) دارالعلوم میں رہ کر دیگر تصنیف کی تفصیل ملاختہ

فرمائیں:

حضرت مفتی صاحب<sup>ؒ</sup> دارالعلوم دیوبند میں رہ کر اپنے کو بہت مصروف رکھتے تھے، لازم ذمہ داری کے علاوہ بھی لکھتے پڑھتے رہتے تھے، مقالات و مضمایں تو اکثر رسالوں اور اخباروں کی زینت بنتے تھے، ان رسالوں میں سے چند قابل ذکر ہیں:

(۱) رسالہ دارالعلوم دیوبند، (۲) برهان دہلی (۳) تبیان پاکستان (۴) الفرقان لکھنؤ، (۵) صدق جدید لکھنؤ (۶) نئی زندگی الله آباد (۷) الہلال پٹنہ (۸) الجمیعۃ دہلی (۹) نقش دیوبند (۱۰) الفیصل حیدر آباد وغیرہ۔

- مقالات کے علاوہ کتابیں بھی ہیں، ساری کتابوں کا تفصیلی تعارف کرنا اور ان کی خصوصیات کا لکھنا اس مختصر سے مقالہ میں دشوار ہے، اس لئے ان کے ناموں کی فہرست لکھنے پر اکتفا کیا جاتا ہے:
- ۱۔ جرم و سزا کتاب و سنت کی روشنی میں،
  - ۲۔ نظام تربیت
  - ۳۔ اسلام کا نظام تعمیر سیرت (نسل کشی)
  - ۴۔ اسلامی حکومت کا نقش و نگار
  - ۵۔ اسلام کا نظام امن
  - ۶۔ مسائل حج و عمرہ
  - ۷۔ حکیم الاسلام اور ان کی مجالس
  - ۸۔ تذکرہ مولانا عبداللطیف نعماںؒ
  - ۹۔ تذکرہ مولانا عبد الرشید رانی ساگری
  - ۱۰۔ امارت شرعیہ۔ دینی جدوجہد کاروشن باب
  - ۱۱۔ امارت شرعیہ۔ کتاب و سنت کی روشنی میں،
  - ۱۲۔ درس قرآن (مکمل قرآن مجید کی درسی انداز کی مختصر تفسیر)
  - ۱۳۔ اسلام کا نظام حیات
  - ۱۴۔ حضرت نانو تویؒ۔ ایک مثالی شخصیت

- ۱۵- تفسیر حل القرآن پر عنوانات و حواشی
- ۱۶- ہندوستان میں نظام تعلیم و تربیت ”گیلانی“ پر عنوانات کا اضافہ
- ۱۷- کشف الاسرار ترجمہ در مختار (از ابتداء تا کتاب الطلاق)
- ۱۸- تعارف مخطوطات ندوۃ العلماء، لکھنؤ
- ۱۹- مجموعہ قوانین اسلامی (پہلا مسودہ آپ نے تیار کیا)
- ۲۰- مشاہیر علمائے ہند کے علمی مراسلے
- ۲۱- شیخ الہندؒ کی علمی زندگی ۲۲- نفقہ مطلقہ کا شرعی حکم
- ۲۳- نفقہ مطلقہ اور اسلام
- ۲۴- ایک جامع کمالات شخصیت (تذکرہ حضرت قاری محمد طیب صاحبؒ)
- ۲۵- اسلام کا نظام تعلیم و تربیت
- ۲۶- حیات مولانا گیلانیؒ
- ۲۷- اسلام کا نظام معشیت
- ۲۸- تاریخ المساجد
- ۲۹- زندگی کا علمی سفر
- ۳۰- تاریخی حقائق
- ۳۱- جامعہ طبیہ دارالعلوم دیوبند کا اجتماعی تعارف
- ۳۲- اسلامی زندگی کے آثار و نقوش

۳۳۔ جنگ آزادی کا ایک یاد گار سفر

۳۴۔ تحریک مودودیت یا جماعت اسلامی

یہ چوتھیس کتابیں ہیں، اور گیارہ کتابوں کا تفصیلی تذکرہ گزرنچکا ہے، اس طرح تصانیف کی کل تعداد پینتالیس (۲۵) ہو گئی اور اگر فتاویٰ کی بارہ جلدیوں کو ایک کے بجائے بارہ گنا جائے تو کل تعداد چھپن (۵۶) ہو جائے گی۔ رقم الحروف نے یہ تعداد دارالعلوم کے کتب خانے، دارالعلوم میں طلبہ کی ضلعی اور صوبائی لاہوریوں اور حضرت مفتی صاحب<sup>ر</sup> کے گھر جا کر آپ کے فرزند ارجمند مولانا احمد سجاد صاحب قاسمی زید مجدہ<sup>ر</sup> کے تعاون سے تیار کی ہے تصانیف کی صحیح تعداد کیا ہے؟ یہ خود حضرت مفتی صاحب<sup>ر</sup> کو بھی یاد نہیں تھی، حضرت مفتی صاحب<sup>ر</sup> نے نہ تو مسودات محفوظ رکھنے کا التزام کیا اور نہ مطبوعات کو جمع کرنے کا اس لیے یہ کہا جا سکتا ہے کہ ممکن ہے اور بھی کتابیں ہوں، رہے مقالات و مضمایں تو اس کی بھی صحیح تعداد معلوم کرنا بہت مشکل ہے، پھر بھی سیکڑوں کی تعداد میں آپ کے فرزند ارجمند نے جمع فرمایا ہے، اللہ کرے! ان سب کی طباعت کا سامان ہو جائے، تاکہ حضرت مفتی صاحب<sup>ر</sup> کی روح خوش ہو اور یہ آپ کے لئے صدقہ جاریہ ہو (آمین) <sup>ج</sup>

# فیض کلیر حضرت اقدس ملتی مولانا مفتی ظفیر الدین صاحب

مولانا مفتی نثار خالد صاحب دینا چپوری

استاذ جامعۃ الامام انور دیوبند

الحمد لاهله والصلوٰۃ علیٰ اهله.

شوال ۱۴۰۸ھ کی بات ہے کہ میں ایک رسمی طالب علم بن کر مادر علمی دارالعلوم دیوبند موقوف علیہ کے سال میں داخل ہوا، یہ سال کافی مخت اور دلچسپی کے ساتھ درسیات کے پڑھنے اور اس میں اپنے آپ کو لگائے رکھنے کا ہوتا ہے جیسا کہ حضرات اہل علم پہ مخفی نہیں ہے، اسلئے اپنی تمامت کو شش یہی رہا کرتی تھی کہ اس سال کوئی وقت ضائع نہ ہو، زیادہ تر اوقات سب سے الگ تھلگ اپنے اس باق کے پڑھنے اور مطالعہ میں لگا رہتا تھا، البتہ ہفتہ عشرہ میں کبھی کبھار مخدوم زادہ محترم اخی المعظم والمکرم حضرت العلام مولانا و مفتی اختر امام عادل صاحب قاسمی زید مجدد و فضلہ کی خدمت میں ان کے کمرہ میں حاضری دیتا اور ان سے مل کر اپنے دل و دماغ کی پریشانی اور ذہنی تشنگی دور کرتا، اور علمی رہنمائی حاصل کرتا، حضرت مفتی صاحب اس وقت وہاں معین مدرس تھے اور وہ سب سے زیادہ اپنے اساتذہ میں جن کے تذکرہ میں رطب اللسان رہا کرتے وہ حضرت اقدس مفتی با کمال فقیہ بے مثال مولانا مفتی ظفیر الدین صاحب لجی ذات گرامی تھی، اکثر ایسا ہوا کہ میں حضرت مفتی صاحب موصوف کی خدمت میں ہوں اور انہوں نے اپنے استاذ

محترم کا ذکر لذت انگیز شروع کر دیا، حضرت مفتی صاحب کے اس تذکرہ مسلسل نے استاذ مکرم حضرت مفتی صاحب علیہ الرحمۃ سے غائبانہ انس و محبت پیدا کر دیا پھر قدرت خداوندی کی دشگیری سے ٹھیک دو سال بعد یعنی ۱۴۰۷ھ میں ناچیز کا داخلہ شعبہ افتاء میں ہوا تو حضرت اقدس رحمۃ اللہ علیہ کی شاگردی کا شرف بھی حاصل ہوا آپ سے میں نے در مختار پڑھی۔

### حضرتؒ کی خود نوشت آپ بیتی

حضرت مفتی صاحب کی خود نوشت ”زندگی کا علمی سفر“ کے مطالعہ سے معلوم ہوتا ہے کہ جب آپ دارالعلوم دیوبند کے دارالافتاء میں بحیثیت مفتی فائز ہوئے تو شعبہ افتاء کی دو کتابیں (۱) در مختار (۲) اور رسم المفتی کی تدریس آپ سے متعلق کی گئی، کئی سال تک آپ نے دونوں کتابیں بحسن و خوبی پڑھائیں پھر صدر مفتی حضرت مولانا و مفتی نظام الدین صاحبؒ کے ایماء پر رسم المفتی استاذ مکرم حضرت مفتی کفیل الرحمن صاحب نشاط نائب مفتی دارالعلوم کے حوالہ کر دی اور تا وقت اخیر در مختار پڑھا تے رہے۔

اس زمانہ میں حضرتؒ کو خوب دیکھا اور سنا جتنا سنا تھا اس سے زیادہ پایا، حضرتؒ میں غایت درجہ کی سادگی و بے نفسی تھی، بہت کچھ ہوتے ہوئے بھی کچھ محسوس نہیں ہونے دیتے تھے یعنی ”دریا پی گئے اور ڈکار تک نہیں لی“ کا مصدق تھے ظاہری وضع و قطع، رفتار

و گفتار، لباس و پوشاک سے کسی کو یہ باور کرنا مشکل تھا کہ آپ کو علوم تقلیلیہ و عقلیلیہ میں کافی مہارت و دسترس حاصل ہے۔

### دارالعلوم کی خدمت کے لئے انتخاب

حضرت مفتی صاحب شاندار مضمون نگار اور صاحب طرز ادیب تھے بالکل یکسور ہتے، لکھتے پڑھتے رہتے تھے، قدرت کی طرف سے اس کا عمدہ ذوق پایا تھا جو قابل صدر شک تھا۔ بات صاف صاف ہوتی جملے چھوٹے چھوٹے اور سادہ ہوتے، جس موضوع پر لکھتے اسکی تھے اور گہرائی میں اتر کر لکھتے، اس کا کوئی گوشہ فروگذ اشت نہیں کرتے تھے۔

ان کے تدریسی دور کے آغاز یعنی ۱۳۷۵ھ کی بات ہے جب آپ مدرسہ معینیہ سانحہ بیگو سرائے میں خدمت پر مأمور تھے ایک دن امیر شریعت حضرت مولانا منت اللہ صاحب رحمانی علیہ الرحمہ سے ملنے خانقاہ رحمانی مو نگیر تشریف لے گئے، مولانا رحمانی نے ملتے ہی فرمایا بہت خوب ہوا آپ آئے، فلاں تاریخ کو کتب خانہ جامعہ رحمانی کی نئی عمارت کا افتتاح ہے جس میں شیخ الاسلام حضرت مولانا سید حسین احمد مدنی (جن کے آپ مرید و دست گرفتہ تھے) اور دارالعلوم دیوبند کے مہتمم حکیم الاسلام حضرت مولانا قاری محمد طیب صاحب دامت برکاتہم تشریف لارہے ہیں، اس موقع پر آپ ضرور تشریف لائیں، حضرت مفتی صاحب نے ایک درخواست کے ساتھ یہ دعوت منظور کر لی کہ کتب خانہ کی اہمیت و افادیت پر ایک مقالہ تیار کر کے لاو نگاہ سے پیش کرنے

کی اجازت ملی چاہئے، حضرت مولانا رحمانی<sup>گی</sup> طرف سے مقالہ اس شرط کے ساتھ پیش کرنے کی اجازت ملی کہ مقالہ پہلے مجھے دیکھا دیا جائے۔ مدرسہ معینیہ سانحہ آکر حضرت والاؤ نے مقالہ لکھا پھر کیا ہوا، آپ کی آپ بیتی ”زندگی کا علمی سفر“ کا ایک اقتباس ملاحظہ ہو: ”مقالہ کی تیاری میں لگ گیا، اللہ کے فضل و کرم سے ایک اچھا خاص اساتذہ مقالہ تیار ہو گیا، مقررہ تاریخ کو میں اس وقت مو نگیر پہنچا جب سارے معزز مہمان آچکے تھے اور مولانا منت اللہ رحمانی<sup>ب</sup> بہت مشغول ہو چکے تھے میں نے حاضر ہو کر حضرت کو سلام کیا اور عرض کیا یہ مقالہ ہے میں نے تیار کر لیا ہے۔ فرمایا اب میرے لئے دیکھنے کا موقع کہاں رہا بہر حال مقالہ جیب میں رکھیں<sup>45</sup>

اس کے بعد حضرت مفتی صاحب<sup>ن</sup> نامید ہو گئے یقین ہو گیا کہ اب مقالہ نہیں پڑھا جائیگا، لہذا کتب خانہ کے ہال میں بیٹھنے کے بجائے مسجد کی چھت پر جا بیٹھے، جہاں بولنے والے مقررین کی آوازیں جاری ہی تھیں پروگرام شروع ہوا اپہلی نشست ختم ہوئی، جب دوسری نشست بعد نماز عصر شروع ہوئی تو نائب امیر شریعت نے آپ کو مقالہ پیش کرنے کیلئے مائک پر آواز دی، آپ مائک پر آئے اور مقالہ پڑھنا شروع کیا، وہ مقالہ کیا تھا، جادو تھا جو تمام لوگوں کے دل و دماغ پر اپنا اثر ڈالے چلا جا رہا تھا؛ حضرت مفتی صاحب نے لکھا ہے:

"میں استیح پر چڑھا، مقالہ پڑھنا شروع کیا، تھوڑی دیر میں میں نے محسوس کر لیا کہ یہ مقالہ علمائے کرم اور عوام دونوں کافی پسند فرمائے ہیں اور لوگوں پر ایک سکنے کا عالم چھایا ہوا ہے، مقالہ طویل تھا تا آنکہ مغرب کی اذان ہو گئی، مغرب کی نماز کے بعد حضرت نے پھر یاد فرمایا اور حکم دیا کہ مقالہ پورا کریں، آگے یہ بھی فرمایا کہ علماء کا اصرار ہے کہ پورا مقالہ پڑھا جائے، چنانچہ پورا مقالہ پڑھا<sup>46</sup>

حضرت<sup>ؐ</sup> نے اپنی افتاد طبع کے مطابق یہ مقالہ بھی کافی محنت و عرق ریزی سے تیار کیا تھا اور اس میں ایسی معنویت و جاذبیت پیدا کر دی تھی کہ علمائے کرام اور خواص بھی آپ کی سحر آفرین تحریر کا اثر لئے بغیر نہیں رہے۔

حضرت شیخ الاسلام مولانا مدنی<sup>ؒ</sup> اور حضرت حکیم الاسلام قاری محمد طیب صاحب قدس سرہما دونوں اسی دن آپ کے قدر دانوں میں ہو گئے اور دونوں نے باہم مشورہ سے طے کر لیا کہ انہیں دارالعلوم دیوبند بلا لینا ہے، سچ کہا ہے جس نے کہا،

#### ع      قدر گوہر شاہ داندیاب داند جوہری

چنانچہ نبض شناش حضرت حکیم الاسلام رحمۃ اللہ علیہ نے ۱۰ / ذی قعده ۱۳۷۵ھ کو ایک مفصل خط آپ کے نام روانہ کیا جس میں آپ کو دارالعلوم دیوبند کے شعبہ تبلیغ میں تصنیف و تالیف کا کام کرنے کی دعوت دی، حضرت حکیم الاسلام<sup>ؒ</sup> کا وہ گرامی نامہ فقط دعوت نامہ نہیں تھا بلکہ اس میں مذکورہ شعبہ میں کام کرنے والے کی کیسی لیاقت

وصلاحیت اور استعداد کی پختگی چاہئے وہ سب حضرت مہتمم صاحب<sup>ر</sup> کے حکیمانہ اسلوب تحریر میں موجود تھا، اس کی ایک جھلک حضرت مفتی صاحب<sup>ر</sup> کے نوک قلم سے لکھے چند جملوں میں ملاحظہ کریں، حضرت مہتمم صاحب<sup>ر</sup> کے اس مکتوب گرامی کو بغور پڑھیں اس میں کتنی شرطیں اگائی گئی ہیں:

"(۱) صاحب قلم خوش تحریر ہو (۲) مسائل شرعیہ کو دلنشیں انداز میں بیان کر سکتا ہو (۳) زمانے کے تقاضہ کا پاس و لحاظ ہو (۴) اسلوب بیان اچھا ہو (۵) مولانا مودودی اور جماعت اسلامی کے نظریات سے باخبر ہو (۶) مخالف تحریرات سے انصاف و اعتدال کے ساتھ غلطی اخذ کر کے اس پر سنجیدگی سے گرفت کر سکتا ہو (۷) معاندین کے شکوک و شبہات اور اعتراضات کا شرعی موال کی روشنی میں جواب دینے کی الہیت رکھتا ہو (۸) اکابر و اسلاف کے ذوق و فکر سے واقف ہو اور اسکی رعایت کر سکتا ہو وغیرہ وغیرہ"<sup>47</sup>

حضرت حکیم الاسلام<sup>ر</sup> کے گرامی قدر خط میں اس طرح کی کڑی شرطیں تھیں کہ جن کا عامتاً مجموعی طور پر کسی ایک عالم دین کے اندر پایا جانا بہت مشکل تھا، مگر حضرت قاری صاحب<sup>ر</sup> کو مفتی صاحب<sup>ر</sup> کے بارے میں کافی حسن ظن تھا، چنانچہ اسی گرامی نامہ میں تحریر فرماتے ہیں:

"اس سلسلے میں مختلف شخصیتوں کے نام کے ساتھ جناب کا اسم گرامی بھی

سامنے آیا بندہ کا حسن نظر تو ذات سمائی کی نسبت جو ہے وہ ہے اور یہی اس کا باعث ہوا ہے<sup>48</sup>

حضرت مفتی صاحب<sup>ؒ</sup> اس وقت مدرسہ معینیہ سانحہ کی کشتی کے ناخدا اور روح رواں تھے اس لیے جو اب ایک خط بنام مہتمم دارالعلوم حضرت قاری محمد طیب قدس سرہ روانہ کر کے خاموش اپنے کام میں لگے رہے، پھر حضرت مہتمم صاحب<sup>ؒ</sup> کا دوسراخط مورخہ ۲۲ محرم ۱۴۳۷ھ کو مفتی صاحب کے نام آیا جس میں واضح لفظوں میں لکھا تھا کہ آپ کا تقرر شعبہ تبلیغ میں فرائض مذکورہ سابقہ (تصنیف و تالیف) پر بہ مشاہرہ ماہوار پھر روپے منظور کیا گیا ہے، پچاس فیصدی ایڈوانس ملے گا اس لیے مجموعی یافت سر دست ایک سو بارہ روپے آٹھ آنہ ہوگی۔<sup>49</sup> اس طرح کسی انظر ویو کے بغیر آپ کا تقرر عمل میں آیا۔

یہ قصہ ۱۲ محرم ۱۴۳۷ھ کا ہے، حضرت<sup>ؒ</sup> ایک ماہ کی تاخیر سے ۳ صفر ۱۴۳۷ھ مطابق ۹ ستمبر ۱۹۵۶ء کو دارالعلوم پہونچے اور حضرت حکیم الاسلام<sup>ؒ</sup> سے ملاقات کی، وہ بیحد خوش ہوئے جیسا کہ کوئی مہربان باپ اپنے

<sup>48</sup> - صفحہ ۱۱۵ ازندگی کا علمی سفر

<sup>49</sup> - صفحہ ۷۱ ازندگی کا علمی سفر

بچھڑے ہوئے بیٹے کی ملاقات پر خوش ہوتا ہے، ایک دن کے بعد یعنی ۲/ صفر سے آپ باضابطہ حلقة ملازمین میں شامل کر لئے گئے۔

## کام کا آغاز

حضرت مفتی صاحب<sup>ر</sup> ۱۰/ مئی ۱۹۲۱ء ہی کو شیخ الاسلام حضرت مولانا سید حسین احمد مدنی<sup>ر</sup> سے بیعت ہو چکے تھے اور مسلسل دس سال تک یعنی ۱۹۲۱ء سے لیکر ۱۹۵۶ء تک انہی کی تعلیمات و ارشادات پر عمل کرتے رہے، حضرت والا کی خود نوشت (زندگی کا علمی سفر) سے معلوم ہوتا ہے کہ آپ نے شیخ مدنی<sup>ر</sup> سے تسبیحات ستہ سے لیکر پاس انفاس تک تعلیم پائی تھی۔<sup>50</sup>

حضرت حکیم الاسلام<sup>ر</sup> نے اسی کا حوالہ دیتے ہوئے کہا کہ آپ کے مرشد محترم حضرت شیخ الاسلام کو مودودی جماعت سے سخت بعد و نفرت ہے، اس لیے آپ سب سے پہلے جماعت اسلامی کے رجحانات و خیالات پر کوئی کتاب تحریر فرمائیں<sup>51</sup>

چنانچہ حضرت مفتی صاحب<sup>ر</sup> نے جماعت اسلامی کی کتابوں کا بغور مطالعہ کیا، موافق و مخالف ساری کتابیں پڑھیں، پھر تقریباً دو ماہ کا عرصہ

<sup>50</sup> - مختصر اصفہہ ۱۷۲

<sup>51</sup> - صفحہ ۱۲۹ زندگی کا علمی سفر

گزرنے نہیں پایا تھا کہ حضرت نے ایک کتاب ”جماعت اسلامی کے دینی رجحانات“ کے نام سے ترتیب دی اور حضرت مہتمم صاحب کو دیکھایا حضرت مہتمم صاحب گو کتاب خوب پسند آئی، کتابت و طباعت کا حکم ارشاد فرمایا، پھر جب کتاب چھپ کر منظر عام پر آئی تو حضرت شیخ الاسلام نے دیکھا اور حوصلہ افرا کلمات ارشاد فرمائے۔

### شعبہ تبلیغ سے دارالافتاء میں

آپ اس شعبہ میں مختلف موضوعات و عنوانات پر کام کرتے رہے تا آنکہ اسی سال بعد رمضان مجلس عاملہ دارالعلوم دیوبند کی میئنگ (منعقدہ ۶/ ذیقعدہ ۱۴۷۷ھ) میں آپ کو اس شعبہ سے دارالافتاء میں مرتب فتاوی کی حیثیت سے منتقل کرنے کا فیصلہ کیا گیا۔ چنانچہ آپ ۸/ ذیقعدہ ۱۴۷۷ھ کو شعبہ تبلیغ سے دارالافتاء آگئے اور ترتیب فتاوی کا کام شروع فرمایا، اسی اثناء میں ۸/ محرم ۱۴۷۷ھ میں حضرت حکیم الاسلام کا حکم ہوا کہ مرتب فتاوی (یعنی ظفیر الدین) ترتیب فتاوی کے ساتھ فتوی نویسی کا کام بھی انجام دیں گے، اب حضرت والا مرتب فتاوی کے ساتھ دارالافتاء کے مفتی بھی ہو گئے، یہاں یہ بات عرض کر دینا نامناسب نہیں ہے کہ فراغت کے بعد جب آپ مفتاح العلوم متین میں معین المدرس تھے تو آپ فتوی بھی لکھتے تھے، حالانکہ آپ نے باقاعدہ شعبہ افتاء میں نہیں پڑھا تھا۔ مگر آپ کی صلاحیت پر آپ کے اساتذہ واکابر کو

اعتماد تھا۔ اس لیے آپ مفتاح العلوم میں آنے والے سوالوں کا جواب لکھتے اور اپنے محبوب و محترم استاذ محدث کبیر حضرت مولانا عظیم اور انکی غیر موجود گی میں اپنے دوسرے استاذ مولانا عبدالطیف نعمنی گو دیکھا دیا کرتے۔ ان دونوں بزرگوں کی نگرانی میں فقہ و فتاوی کی کتابوں کا مطالعہ اور سوالات کے جواب لکھنے کی سعی مسلسل نے آپ کو ایک کہنہ مشق اور قابل اعتبار مفتی بنا دیا تھا۔ اس لیے جب آپ دارالافتاء دارالعلوم دیوبند میں آئے اور فتوی نویسی آپ کے سپرد ہوئی تو آپ گو دوسروں کی بہ نسبت نو عمر تھے۔ پھر دارالعلوم میں نووارد بھی تھے، دارالافتاء میں حضرت مفتی مہدی حسن اور مفتی جمیل الرحمن جیسے آزمودہ اور پختہ کار حضرات موجود تھے۔ تھوڑے دنوں کے لئے دوری رہی، بعض مسائل میں اختلاف بھی ہوا۔ مگر پھر سارے حضرات آپ پر اعتماد کرنے لگے۔ اللہ پاک نے آپ کے کاموں میں بڑی برکت دی، اور ان کو کافی پذیرائی حاصل ہوئی۔

حضرت مولانا سعید احمد اکبر آبادی رکن شوری دارالعلوم و صدر شعبہ دینیات مسلم یونیورسٹی علی گلڈھ نے آپ کے مرتب کردہ فتاوی کی ابتدائی دونوں جلدیوں کو دیکھ کر لکھا کہ:

"محسوس ہوتا ہے کہ اس عظیم امر اور اہم کام کی انجام دہی کے لئے مولانا

موصوف سے بہتر اور کسی شخص کا انتخاب نہیں ہو سکتا۔<sup>52</sup>

کتب خانہ دارالعلوم کے گیسوئے برہم کی استواری و آرائشگی دارالعلوم دیو بند کا کتب خانہ بہت بڑا ہے جس میں مختلف علوم و فنون کی کم و بیش تین لاکھ کتابیں ہیں۔ آج سے چار پانچ دہائی قبل یہ کتب خانہ بیجہ زبوں حاصل و خشتگی کا شکار تھا کتابیں غیر مرتب تھیں کسی کو کوئی کتاب دیکھنی ہوتی تو تلاش بسیار کے بعد بمشکل ملتی۔ کافی دقوں کا سامنا ہوتا جیسا کہ خود حکیم الاسلام حضرت قاری صاحب<sup>ر</sup> نے ایک خاص موقع پر ارشاد فرمایا کہ؛ کتب خانہ کا حال اچھا نہیں ہے۔ جب کوئی اہل علم آیا اس نے شکایت کی۔ ممبران شوریٰ جب کسی کتاب کو طلب کرتے ہیں تو دو تین دنوں سے پہلے نہیں ملتی<sup>53</sup>

اس لئے ۱۳۸۷ھ میں تمام دفاتر کی جانچ پڑتال کے لئے ایک جائزہ کمیٹی بنی جس نے شوریٰ کو یہ رپورٹ پیش کی کہ کتب خانہ دارالعلوم سب سے زیادہ زبوں حاصل و بے ترتیبی کا شکار ہے۔ لہذا کتب خانہ کی جملہ کتابوں کی جدید انداز میں کوئی ایسی ترتیب دی جائے کہ کوئی کتاب تلاش کرنے میں دقت نہ ہو۔ چنانچہ اس اہم اور محنت طلب کام کے لئے بھی اراکین شوریٰ کی نظر انتخاب آپ ہی پر پڑی، چنانچہ ماہ صفر ۱۳۸۲ھ میں آپکا تبادلہ دارالافتاء سے

<sup>52</sup> - مقدمہ فتاویٰ دارالعلوم

<sup>53</sup> - زندگی کا علمی سفر

کتب خانہ میں ہو گیا جو بظاہر ترقی سے تنزلی کی طرف سفر تھا لیکن آپ نے کمال بے نفسی کے ساتھ اس کو قبول کر لیا اور کتب خانہ دارالعلوم کی کتابوں کی ترتیب ایسے جدید انداز اور نئے ڈھنگ سے دی کہ آج دارالعلوم کا ہر فاضل اور کتب خانہ دارالعلوم سے استفادہ کرنے والا ہر فرد اپنے کو حضرتؐ کے احسان تلے محسوس کرتا ہے۔

### مخطوطات کا تعارف

کتابوں کی ترتیب کے دوران آپ نے دیکھا کہ مطبوعہ کتابوں کے ساتھ بہت سارے نادر قلمی نسخے بھی ہیں جو مطبوعہ کتابوں میں ملے ہوئے تھے۔ اس سلسلے میں آپ نے دو کام کئے (۱) پہلا کام تو یہ کیا کہ اس کے لئے علیحدہ جگہ متعین کی اور یہ سارے نسخے خاص نہج پر وہیں رکھے گئے (۲) دوسرا کام یہ کیا کہ ہر ایک کا مفصل تعارف لکھا جو بعد میں، تعارف مخطوطات کے نام سے دو جلدوں میں شائع ہوا۔

### شعبہ مطالعہ علوم قرآنی کی نگرانی (۸۳ تا ۸۷ھ)

اسی اثنا میں کہ آپ ترتیب فتاویٰ کے مختت طلب کام میں لگے ہوئے تھے کہ ارکین دارالعلوم دیوبند نے فارغین دارالعلوم میں سے ذہین فضلاء کے اندر علوم قرآنیہ کا ذوق اور مہارت پیدا کرنے کیلئے مطالعہ علوم قرآنی

کا شعبہ کھو لئے کا فیصلہ کیا جس کی نگرانی حضرت مفتی صاحب<sup>ر</sup> کو سونپی گئی، حضرت والا نے اس ذمہ داری کو خوب نہایا، یہ شعبہ ۸۳۸۳ھ میں قائم ہوا بعض وجوہات سے ۸۷۰ھ میں بند ہو گیا، اس چار سال کے عرصہ میں جن نامور فضلاء نے حضرت والا سے استفادہ کیا ان میں اس وقت کے نامور عالم دین، بڑے باپ کے بیٹے، بے باک خطیب و مقرر حضرت العلامہ مولانا محمد ولی رحمانی سجادہ نشیں خانقاہ رحمانی مونگیر، معروف عالم و صاحب قلم حضرت مولانا محمد رضوان القاسمی<sup>ر</sup> بانی و ناظم دارالعلوم سبیل السلام حیدرآباد اور مولانا محفوظ الرحمن صاحب شاہین جمالی چترویدی خاص طور پر قابل ذکر ہیں۔

### رکن ادارت مہنامہ دارالعلوم

شعبہ علوم قرآنی کی آپ نگرانی فرمائی ہے تھے کہ دارالعلوم دیو بند کا ترجمان مہنامہ دارالعلوم میں ذمہ داران دارالعلوم نے ایک بہت بڑی کمی محسوس کی کہ اس میں اداریہ نہیں ہے، بس مضامین ہیں جو حضرت مولانا ازہر شاہ قیصر کی تہذیب و ترتیب کے مطابق شائع ہوتے ہیں، چنانچہ اس ادارت کے لئے جن اصحاب قلم حضرات پر نظر انتخاب پڑی ان میں سرفہرست حضرت کی ذات گرامی تھی، اس سلسلہ میں حضرت والا کی خود نوشت کتاب زندگی کا ایک

اقتباس ملا خطہ ہو:

”مجلس شوریٰ نے یہ طے کیا کہ اداریہ ہونا چاہئے چنانچہ صرف ۸۵جھے کی شوریٰ دفتر اہتمام میں ہو رہی تھی مجلس میں مجھے بلا یا گیا، ممبران نے پوچھا آپ رسالہ دار العلوم پڑھتے ہیں، میں نے اثبات میں جواب دیا، پوچھا مضمایں کیسے ہوتے ہیں؟ میں نے کہا عوامی ہوتے ہیں تاکہ ہر کوئی پڑھ لے، پوچھا اس میں اداریہ ہوتا ہے؟ میں نے کہا نہیں ہوتا ہے، پوچھا ہونا چاہئے یا نہیں؟ میں نے کہا یہ فیصلہ آپ حضرات کے ہاتھوں میں ہے، آگے شوریٰ کے اہم رکن قاضی زین العابدین صاحبؒ نے کہا کہ آپ کو ہم لوگوں نے اس وقت اس لئے زحمت دی ہے کہ آپ کو شریک ادارت کر لیا جائے، آپ پابندی سے اداریہ لکھیں آنے والے اور شائع ہونے والے مضمایں کی اصلاح بھی کریں اور جو کمی ہو اس کو پورا کریں، اس پر حضرت نے شوریٰ کے اراکین سے جو کہا وہ بھی انہی کے قلم سے سینیے، کہ: ان تمام کاموں کے لئے میں آمادہ ہوں اور انشاء اللہ پوری ذمہ داری سے کروں گا، بس اتنی درخواست ہے کہ ٹائٹل پر مدیر کے خانہ میں میرا نام نہ لکھا جائے، یہ تھی حضرتؒ کی کمال بے نفسی کہ سارے کام کریں گے مگر نام نہیں چاہئے، خود حضرت فرماتے تھے کہ کام ہونا چاہئے، نام کی ضرورت ہی کیا ہے؟

دراصل ٹائٹل پر علامہ کشمیریؒ کے صاحبزادے مولانا از ہر شاہ قیصرؒ کا نام ہوتا تھا، اس لئے وہ خواہ مخواہ اس تنازع میں پڑنا نہیں چاہتے

تھے، الحاصل آپ ماہنامہ دارالعلوم کا اداریہ ۸۵ھـ سے ۱۳۰۲ھـ تک مسلسل سترہ سال تک بے نام و نمود کیا، اور سلف صالحین کی یاد تازہ کر دی، حضرت کا اداریہ رسالہ کی جان ہوتا تھا، حضرت نے خود لکھا ہے کہ

”میرے اداریہ کو اللہ تعالیٰ نے خوب مقبول بنارکھا تھا لوگ ہر ماہ اس کے منتظر رہتے اور کتنوں نے یہ بتایا کہ اداریہ ہی کی وجہ سے یہ رسالہ منگوواتا ہوں۔<sup>54</sup>

## نگرانی الداعی و مولانا بدرالحسن

مذکورہ بالا علمی کاموں کے ساتھ آپ ایک زمانہ تک دارالعلوم دیوبند کے عربی ترجمان مجلہ الداعی کے بھی نگران رہے، اسی طرح ججۃ الاسلام حضرت نانو تویؒ کی تالیفات و تصنیفات کی تحقیق و تسهیل کے لئے جب ارائیں دارالعلوم نے مولانا بدرالحسن قاسمی کو منتخب فرمایا تو آپ ان کے سرپرست مقرر ہوئے، اور ہر جگہ آپ کے علمی کمالات کا ظہور ہوا، مگر حیرت ہوتی ہے کہ ایسے صاحب کمال اور محقق عالم دین سے دارالعلوم نے بلند درجات کی کتابیں کیوں متعلق نہ کیں؟ آپ کے شاگرد رشید حضرت مولانا سعید الرحمن صاحب

ندوی اعظمی دامت برکاتہم مہتمم دارالعلوم ندوۃالعلماء لکھنؤ نے اپنے ایک مضمون میں حیرت کے ساتھ لکھا ہے کہ:

”مفہی صاحب مرحوم نے ہر اعتبار سے ایک کامیاب استاذ انشاء پردازاور افتاء میں مہارت کے ساتھ جملہ دینی و اخلاقی صفات کے ساتھ زندگی گزاری، دارالعلوم دیوبند میں اتنی طویل المدت قیام کے باوجود بحیثیت استاذ نمایاں نہ ہو سکے جبکہ وہ تعلیم و تربیت کے ذوق سے نہ صرف واقف تھے بلکہ وہ اس فن میں پوری طرح مسلح تھے۔<sup>55</sup>

### اجلاس صد سالہ اور حضرت والاکی خدمات

جمادی الاولی ۱۴۲۰ھ مطابق مارچ ۱۹۸۰ء کو جب اجلاس صد سالہ ہوا اس موقع پر فرائیمی مالیات کے شعبہ میں بڑھ چڑھ کر حصہ لینے والوں میں آپ بھی تھے، حضرت مولانا نور عالم خلیل الامینی مدیر رسالہ الداعی نے اپنی کتاب ”پس مرگ زندہ“ میں لکھا ہے کہ:

”شمالی بہار کے ضلعوں میں خصوصی چندہ کی وصولی کا کام مولانا بہاری“ و قاضی مجاہد الاسلام صاحب ”مفہی ظفیر الدین صاحب“ کے سپرد ہوا۔<sup>56</sup>

<sup>55</sup> - نقش اسلام مئی ۲۰۱۱ء

<sup>56</sup> - پس مرگ زندہ صفحہ ۲۷۲

اس قافلہ کے سالار تو علامہ بہاری تھے پر یہ دونوں ان کے دست و بازو بنے رہے اور خوب چندہ کیا، پھر آپ واپس دارالعلوم آکر اسکی تیاری میں لگے، حضرت مفتی صاحب "بہترین انشاء پرداز زبان و قلم" کے مرد آہن تھے، اسلئے فوت شدہ علماء دیوبند کے حالات و تذکرے مرتب کئے جانے کی بات آئی تو قرعہ حضرت والا کے نام آیا اور آپ نے مشاہیر علماء دیوبند کے نام ایک کتاب مرتب کر کے ارائیں شوری کو پیش کی، اس کے علاوہ آپ کی دو کتابیں (۱) دارالعلوم دیوبند قیام اور پس منظر (۲) دارالعلوم دیوبند ایک عظیم مکتب فکر بھی اس موقع پر منظر عام پر آئیں جو بے حد پسند کی گئیں۔

اجلاس صد سالہ کے بعد.....

اجلاس صد سالہ کے بعد دارالعلوم دیوبند کی پوی زندگی میں دو عظیم سانحے پیش آئے جن کا کسی کو وہم و گمان تک نہ تھا:

دارالعلوم دیوبند کے بعض ارائیں حضرت مولانا محمد سالم صاحب قاسمی صاحبزادہ اکبر حضرت حکیم الاسلام "کے مہتمم بنے کے خواہاں تھے اور بعض اس کے پر زور مخالف تھے، یہ اختلاف ایسا سنگین ہوا کہ بالآخر دارالعلوم کے دروازے بند ہو گئے، علماء و طلباء سے دارالعلوم خالی کر دیا گیا، یہ سلسلہ کم و بیش پندرہ دن تک رہا پھر فیصلہ ہوا اور دارالعلوم دیوبند کے دروازے کھول دیئے گئے۔

حضرت مفتی صاحب<sup>ؒ</sup> کے لئے یہ زمانہ بڑی مشکلات و پریشانیوں کا تھا، ایک طرف مشق شیخ و مہربان مرشد حضرت حکیم الاسلام<sup>ؒ</sup> کی ذات عالی کی محبت و دیوانگی، دوسری طرف دارالعلوم دیوبند کی خدمت و ملازمت کا مسئلہ، لیکن حضرت مفتی صاحب<sup>ؒ</sup> کی خاص صفت کم آمیزی و خاموشی، تدبر و ہوشمندی نے کام کیا، پوچھے جانے پر ایک دفعہ آپ نے کہا کہ دارالعلوم دیوبند ایک دارالسلطنت ہے ہم اس کے ماتحت ہیں حکمران آتے اور بدلتے ہی رہتے ہیں اور رہیں گے۔

اسی طرح ایک دوسرے موقع پر جب آپ کو آپ کے بعض بزرگوں اور دوستوں نے دارالعلوم دیوبند چھوڑ دینے کا مشورہ دیا تو آپ نے فرمایا کہ ہمارے مرشد اول حضرت شیخ الاسلام مولانا مدنی<sup>ؒ</sup> اور مرشد دوم حضرت حکیم الاسلام قاری محمد طیب صاحب<sup>ؒ</sup> دونوں باہم مشورہ کر کے مجھے دارالعلوم معینیہ سانحہ سے دارالعلوم دیوبند لائے تھے اور حضرت قاری صاحب<sup>ؒ</sup> نے فرمایا تھا کہ دیوبند میں اہل علم کو جمنا چاہئے، لہذا میں نے طے کر لیا کہ جب تک خود ارباب دارالعلوم اور اس کی مجلس شوریٰ مجھے علیحدہ نہیں کرتی مجھے از خود علیحدہ نہیں ہونا چاہئے کہ یہ بھی ایک طرح کی ناشکری ہوگی<sup>57</sup>

## بھیثیت مفتی دارالاوقاف میں

اس طرح حضرت<sup>ؒ</sup> نے دارالعلوم سے الگ ہونے کو پسند نہیں فرمایا، پھر تو قدرت خداوندی نے یاوری کی اور آپ اپنے اس ایثار و قربانی کی بدولت بھیثیت مفتی دارالاوقاف میں منتقل کر دیئے گئے اور فقیہ الامت مفتی محمود حسن گنگوہی<sup>ؒ</sup> کے اس اختلافی دور میں مظاہر علوم چلے جانے کی وجہ سے جو جگہ خالی ہو چکی تھی، آپ کے ذریعہ اس خلا کو پر کیا گیا، آپ کو یہ اعزاز ۱۳۰۳ھ کو ملا جس کا شکریہ ادا کرنے جب آپ دارالعلوم کے مہتمم حضرت مولانا مرغوب الرحمن صاحب<sup>ؒ</sup> کے پاس گئے تو مہتمم صاحب نے مسکرا کر فرمایا کہ یہ آپ کی صلاحیت کی وجہ سے کیا گیا ہے، دارالاوقاف میں آپ جیسے با صلاحیت مفتی کی ضرورت تھی۔

جب دارالاوقاف میں اپنے فرائض منصبی ادا کرنے آئے تو اس وقت صدر مفتی حضرت الاستاذ مفتی نظام الدین صاحب<sup>ؒ</sup> تھے، انہوں نے آپ کی بڑی قدر کی، آپ لکھتے ہیں کہ جب میں دارالاوقاف پہنچا تو مفتی نظام الدین صاحب نے مجھے اس جگہ بیٹھایا جہاں مفتی محمود صاحب<sup>ؒ</sup> بیٹھا کرتے تھے اور باصرار بیٹھایا اور فرمایا کہ نام کے نیچے مفتی دارالعلوم ضرور لکھا کریں<sup>58</sup>

آپ اس کے بعد سے تاویت رخصت دارالعلوم کے مفتی رہے، آپ کے فتاویٰ کا سالانہ اوسط تقریباً دو ہزار ہے، جبکہ آپ نے ۱۴۰۳ھ تا ۱۴۲۹ھ فتوے لکھے ہیں، اس اعتبار سے آپ کے فتاوے کی تعداد کم و بیش چون ہزار (۵۳۰۰۰) ہو جاتی ہے۔

حضرت والا کے فتاوے پر ان کے اکابر، شیوخ نیز معاصر مفتیوں کا جو اعتماد تھا وہ اپنی جگہ خود حضرت والا اپنی جگہ منجھے ہوئے تھے، محنت اور وقت نظر سے فتویٰ لکھتے تھے، اسلئے آپ کو بھی اپنے فتووں کی معنویت پر یقین تھا، حضرت لکھتے ہیں، میرے فتاویٰ کی حیثیت اس وقت سامنے آئے گی جب وہ مرتب ہو کر چھپ کر لوگوں کے سامنے آئیں گے، اللہ تعالیٰ وہ وقت یقیناً لائے گا مایوس نہیں ہوں<sup>59</sup>

### تیسرا ہنگامہ اور حضرت والا کی آزمائش

قدرت الہی کا قانون ہے کہ وہ اپنوں کو بھٹی میں تپاتے ہیں، فتنوں کا سامنا کرتے ہیں پھر کندن بنا کر مخلوق کے سامنے لاتے ہیں، حضرت<sup>ؐ</sup> کے ساتھ ایسا بارہا ہوا، ایک دفعہ دارالعلوم کے ذمہ داروں اور جمیعتہ الطلیباء کے درمیان کشمکش پیدا ہوئی اور طول کپڑ گئی نوبت بایں جار سید

کے زندہ باد کے نعرے لگنے شروع ہوئے، مولانا ارشد مدنی زندہ باد جمعیتہ الطلبازندہ باد۔ پھر بہت کچھ ہوا جو ہونا نہیں چاہئے تھا، مگر مفتی صاحب سبھوں سے الگ تھلگ اپنے کمرہ میں بیٹھے رہے نہ ادھر نہ ادھر، نہ صرف یہ کہ اپنے دامن کو اس فتنہ کے چھینٹوں سے بچایا بلکہ اپنے تمام عزیزوں کو سمیٹ کر اپنے کمرہ میں لائے، کمرہ کا دروازہ اور کھڑکیاں بند کروادیں اور اپنی چارپائی پر لیٹے خدا خدا کرتے رہے، حسب معمول دوسرے دن دارالافتاء پہونچے تو مہتمم صاحب نے حکم دیا کہ فی الوقت آپ ایک ماہ کی رخصت لیکر دیوبند چھوڑ دیں، حضرت والا نے حکم کی تعییل کی اور دیوبند چھوڑ کر مدرس پہونچے، وہاں آل انڈیا مسلم پرسنل لابورڈ کا اجلاس تھا جس میں پہلے ہی سے امیر شریعت مولانا سید منت اللہ صاحب رحمانی شرکت کے لئے پہونچے ہوئے تھے، آپ حضرت مفتی صاحب کو دیکھ کر بہت خوش ہوئے اور مسکرا کر پوچھا کہ غازیوں میں رہے یا شہیدوں میں؟ تو حضرت والا نے جواب دیا کہ شہیدوں میں رہے نہ غازیوں میں بلکہ ہم جلاوطن لوگوں میں سے رہے۔

مختلف جگہوں میں اپنا وقت رخصت گزار کر جب دارالعلوم واپس پہونچے تو آپ کو اپنا کل اثاثہ ندارد ملا، جس کا آپ کو بیحد غم تھا مگر کرتے ہی کیا خاموش اپنا غم پی گئے، دوسری مصیبت یہ آئی کہ آپ کو تحقیقاتی کمیٹی کا سامنا کرنا پڑا، کچھ شر پسند لوگوں نے حضرت مفتی صاحب کوئئے انتظامیہ کا

مخالف باور کرایا تھا، اس لئے تحقیقاتی کمیٹی کے بعض افراد نے دارالعلوم کے مفاد کے پیش نظر آپ سے بڑے مشکل اور پیچیدہ سوالات کیے، اور قصد اچنڈ ایسی باتیں بھی کیں کہ غصہ آجائے، یہ داستان خود حضرت کے قلم سے سنئے:

”مولانا عثمان صاحب نائب مہتمم سوالات کرتے رہے اور خاکسار پوری متنانت و سنجیدگی سے ہر سوال کا مختصر مگر بھر پور جواب دیتا رہا، مولانا اکبر آبادی پہ محسوس ہوا کہ بہت تفکر ہے اور غمزدہ ہیں، بالکل خاموش ایک کنارہ پر انہیں حضرات کے ساتھ بیٹھے ہوئے تھے مجھے محسوس ہوا کہ ان پر تفکر کی ایک خاص کیفیت ہے اس لئے کہ ان لوگوں میں زیادہ تعلق علمی لائن سے ان کو ہی مجھ سے تھا، میرے جوابات کے درمیان مولانا معراج صاحب کچھ ایسی باتیں بالقصد مجھ سے پوچھتے رہے جس کی وجہ سے مجھے غصہ آجائے اور میں کچھ کا کچھ بول دوں لیکن میں نے طے کر لیا تھا کہ غصہ میں نہیں آنا ہے خواہ کیسا ہی سوال کیوں نہ ہو، یہی وجہ تھی کہ مولانا معراج صاحب کی باتوں پر زیادہ توجہ نہیں دی، نہ میرے لب ولہجہ میں ذرا بھی تنخی آئی اور کہنا چاہئے کہ مولانا اپنے مقصد میں قطعاً ناکام رہے۔<sup>60</sup>

حضرت<sup>ؐ</sup> کے لئے یہ بڑی آزمائش کا وقت تھا مگر سچ ہے کہ جس کا حامی ہو خدا اس کو مٹا سکتا ہے کون۔ تحقیقاتی کمیٹی کا فیصلہ حضرت<sup>ؐ</sup> کے

حق میں ہوا، مخالفوں کی کچھ نہ چلی، پھر آپ اپنے کار ہائے سپر دہ میں لگ گئے اور تا وقت رخصت لگے رہے۔

### خلافت و اجازت

حضرت مفتی صاحبؒ نہ صرف یہ کہ ایک فقیہ و مفتی تھے بلکہ ایک عبادت گذار، شب زندہ وار ولی بھی تھے، حضرت کا زہد و تقویٰ اور خداتری اللہ والوں کی نظر میں بھی تھی اس لئے حضرتؒ گو دارالعلوم دیوبند ہی کی تعلیمی و تدریسی زمانہ میں بیعت و ارشاد کی اجازت مل چکی تھی۔

۱۳۹۵ء کی بات ہے کہ بڑے اللہ والے حضرت مولانا سید محمد علی مونگیریؒ کے پوتے اور خلیفہؒ اجل مولانا فضل اللہؒ دیوبند تشریف لائے، حضرت مفتی صاحب اور مولانا دونوں نے ظہر کی نماز مسجد قدیم دارالعلوم میں ادا کی پھر اس کے بعد مولانا نے مفتی صاحب کو اپنے سامنے بیٹھایا اور فرمایا کہ یہ شیخ سنو سیؒ کا جبہ ہے اسے آپ میری طرف سے قبول فرمائیں، آپ کو میں بیعت و ارشاد کی اجازت دیتا ہوں، آپ نے اپنی بے نفسی کی وجہ سے عذر فرمایا تو مولانا نے فرمایا کہ آپ ہی اس کے لاکن ہیں، چنانچہ مفتی صاحب نے اس جبہ کو اپنے سر پر رکھا اور قبول کیا۔ اسی کو کہا گیا ہے، مرد حقانی کا نور، پیش ذی شعور، نہیں چھپتا ہے۔

حضرت مفتی صاحب کو بیعت و ارشاد کی اجازت تو مل گئی مگر

یہ تو آپ کے شیخ و مرشد نہیں تھے، لہذا آپ شش و پنج میں تھے کہ اپنے مرشد کو اس کی اطلاع دی جائے یا نہیں؟ ڈر بھی رہے تھے کہ ڈانٹ نہ پڑ جائے، بالآخر ہمت باندھ کر مہینوں بعد اس کی اطلاع دی تو مرشد و شیخ حضرت مہتمم صاحب<sup>ؒ</sup> نے بھی اجازت دی، حضرت حکیم الاسلام<sup>ؒ</sup> کا اجازت نامہ مفتی صاحب کی کتاب زندگی میں چھپ چکا ہے، سینے:

"حضرت مولانا فضل الرحمن صاحب دام مجدہ اپنے طریقہ کے ایک شیخ اور بے نفس بزرگ ہیں، ان کی توجہ اور اجازت ہی بلاشبہ فضل خداوندی ہے، اس پیش کش کو آپ نے قبول فرمایا، انشاء اللہ یہ خود برکت کا باعث ہو گی۔ آپ کے مجاہدہ سے زیادہ یہ شہادت اور پیش کش بلاشبہ وقیع ہے، فضل خداوندی ہے اس بنا پر میں بھی آپ کو اجازت دیتا ہوں جو بھی اللہ کا نام پوچھئے آپ بتلا دیا کریں۔ لیکن اس اجازت و خلافت کے باوجود حضرت مفتی صاحب<sup>ؒ</sup> نے ہمیشہ اخفا سے کام لیا، اللہ تعالیٰ ان کو جزائے خیر سے نوازے اور درجات بلند فرمائے، انہوں نے اسلاف کی تاریخ تازہ کر دی،

ع خدار حمت کند ایں عاشقان پاک طینت را

# مفتی صاحب کے سلوبِ اخراج کی خصوصیات

مفتی تنظیم عالم قاسمی

استاذ حدیث دار العلوم سبیل السلام حیدر آباد

جن اساتذہ کے میرے اوپر عظیم اور ناقابل فراموش احسانات

ہیں، ان میں میرے محسن و مری، نہایت قابل قدر استاذ حضرت مولانا و مفتی محمد

ظفیر الدین مفتاحی کا نام سر فہرست ہے، ریاست بہار اور پھر سجاد لائبریری کی

مناسبت سے دار العلوم دیوبند میں داخلہ لینے کے بعد ہی سے حضرت سے

استفادے کے موقع ملتے رہے، بعد نماز عصر ان کی عمومی مجلس ہوتی، بغرض

ملاقات اپنے ساتھیوں کے ساتھ جاتا اور بہت سے علمی موتیاں اپنے دامن میں

سمیٹ کر واپس آتا؛ لیکن ۱۹۹۸ء میں شعبہ افتاء میں در مختار جلد ثانی کا درس

لینے کا موقع جب ہاتھ آیا تو باضابطہ استفادے کی راہیں ہموار ہوئیں، تعلقات

مزید استوار ہوئے اور ان کی علمی تربیت سے زندگی کو سنوارنے کے قیمتی لمحات

میسر آئے، میں نے ان کی صحبت سے جو بھی اکتساب فیض کیا وہ میرے مقدر

کی بات تھی، تاہم ان کی شفقتیں اور عنایتیں اخیر دم تک ملتی رہیں؛ بلکہ جنوب

ہند کی مشہور دینی درسگاہ دارالعلوم سبیل السلام حیدر آباد میں آج تدریسی خدمات کا سلسلہ ان ہی کی عنایتوں کی ایک کڑی ہے۔

اب وہ ہمارے درمیان نہیں رہے مگر ان کی آواز، انداز، گفتار و کردار، ان کی علمی مجاسیں، دارالحدیث تھانی میں سجاد لامبریری کے افتتاحی و اختتامی پروگراموں میں ان کے خاص لب و لہجہ کی دلسوز تقاریر، درختار کے اس باق اور نہ جانے کیا کیا چیزیں اب تک ذہن میں گردش کر رہی ہیں، جو موت تک میرے لئے ناقابل فراموش ہیں:

میرے دل وار فتہ حیرت کو ہے اب تک  
اس ناہش صد ناہ کی ایک ایک ادا یاد  
راقم الحروف کو سب سے زیادہ جس چیز نے متاثر کیا وہ ان کا تواضع  
اور سادگی تھی، ہمہ جہتی صلاحیتوں، خوبیوں اور گوناگوں علمی کمالات کے باوجود  
نہایت متواضع اور سادہ مزاج تھے، پُر تکلف اور بھاری بھر کم لباس، مرعوب  
کن وضع قطع، بارونق قیام گاہ وغیرہ کا کوئی اہتمام نہیں تھا، جو اور جیسا بھی  
لباس و پوشاک میسر آیا پہن لئے، کھانے کی جو چیزیں دسترخوان پر حاضر  
ہو گئیں کھائے، اٹھنے بیٹھنے کی جیسی نشستگاہ مل گئی، بیٹھ گئے، قیام کے لئے جیسا

کمرہ دے دیا گیا، ٹھہر گئے، ان ظاہری چیزوں پر کبھی آپ نے توجہ نہیں کی؛ اس لئے کہ ان کا یقین تھا کہ معنوی جوہر ہی مردوں کا کمال ہے، ظاہری مرعوبیت میں دوام نہیں ہوتا، بہت جلد یہ چیزیں فنا ہو جاتی ہیں اور حقیقی چہرہ کھل کر سامنے آ جاتا ہے، مرنے کے بعد جو چیزیں ناقابل فراموش ہوتی ہیں وہ انسان کی اپنی صلاحیت، علمی کارنامے، اوصاف و کمالات ہوتے ہیں، ان ہی چیزوں کو اپنی سرگرمیوں کا مرکز بنانا چاہئے، حضرت کے مزاج میں سادگی اس قدر رچی بسی تھی کہ بڑے بڑے کانفرنسوں اور اجلاس کو مخاطب کرتے ہوئے بھی روز مرہ کی سادگی میں ذرہ بھی تبدیلی نہیں آتی، یہی وجہ ہے کہ بہت سے لوگ ان کے علمی حقائق اور ان کی عظیم شخصیت سے نا آشنا رہ گئے اور صحیح طرح ان کو نہیں پہچان سکے۔

ظاہری سادگی کی طرح ان کا باطن بھی سادہ تھا، حسد، کینہ، بغض، عداوت و دشمنی نے کبھی ان کے دل کو داغدار نہیں کیا، لوگ ان سے دشمنی اور حسد کرتے ہوں، مگر ان کے دل و دماغ میں حسد کی کوئی جگہ نہیں تھی، عام طور پر علماء کے طبقے میں یہ بیماریاں پائی جاتی ہیں اور اگر کسی کو خدا نے قدرے صلاحیت سے نوازا ہے تو پھر ان کے ترفع اور نازو نخزے کا کیا کہنا، ان

کی زبان، انداز، طریقہ گفتگو سب کچھ بدل جاتا ہے، ملاقات اور ٹھیک طرح سے گفتگو کے لئے ان کے پاس اب وقت نہیں رہتا؛ لیکن قربان جائیئے حضرت مولانا و مفتی محمد ظفیر الدین مفتاحی پر، پہلی بار ان کے پاس جانے والا شخص بھی اجنبیت محسوس نہیں کرتا تھا، پہلے سے وقت لئے بغیر بھی اگر کوئی شخص ان کی خدمت میں پہنچ جاتا اور وہ تصنیف و تالیف یا کسی اہم سے اہم کام میں مصروف ہوتے تو بھی کبیدگی پیدا نہ ہوتی، خنده پیشانی اور بشاشت سے ملتے، پوری توجہ سے بات سنتے، مخلصانہ مشورہ دیتے اور ان کی ضرورت پوری کرتے، دوران گفتگو اگر کوئی بات خلاف طبع ہو جاتی تو بھی اخلاق کریمانہ میں کوئی فرق نہ آتا اور ہمیشہ بہتر سے بہتر انداز میں ملاقات کا سلسلہ جاری رہتا۔

حضرت اپنے زمانے کے معروف علماء اور علمی شخصیتوں سے گھرے مراسم رکھتے تھے اور ان کے مشورے اور ملاحظات کو بالکل طالبانہ انداز میں قبول کرتے، اساغر اور اکابر کا باہمی ربط روشن مستقبل اور کامیابی کے لئے نہایت ضروری ہے جو موجودہ زمانے میں نایاب ہو چکا ہے۔

آپ کی کتابوں اور تحریرات کو بڑی قبولیت حاصل ہوئی اس میں ان کے اخلاص کے ساتھ ان کی محنت کا بڑا دخل ہے، ایک مرتبہ اپنی مجلس میں کتاب

”اسلام کا نظام مساجد“ کا تذکرہ کرتے ہوئے فرمایا کہ میں نے اس کتاب کو لکھنے سے پہلے پوری مشکوٰۃ حرف بحرف پڑھی کہ شاید مساجد سے متعلق کسی غیر متعلقہ باب میں ذکر آگیا ہو، جو مطالعے میں نہ آئے اور موضوع سے متعلق کوئی اہم بات رہ جائے؛ اس لئے کہ کبھی ایسا ہوتا ہے کہ بعض احادیث معمولی مناسبت سے باب کے علاوہ دوسری جگہ ذکر کر دی جاتی ہیں، پھر ان کا اعادہ باب میں نہیں کیا جاتا، عام طور پر مصنفین متعلقہ ابواب پڑھنے کے بعد دستیاب مواد پر اکتفا کر لیتے ہیں اور بہت سے ارباب اتنی بھی زحمت نہیں کرتے؛ بلکہ کتاب جلد منظر عام پر لانے کے شوق میں چند تحریروں کو سرسری طور پر پڑھنے کو کافی سمجھ لیتے ہیں جس سے کتاب میں جامعیت پیدا نہیں ہوتی، حضرت کا انداز یہ نہیں تھا، وہ کتاب کو جلد منظر عام پر لانے کے بجائے بتا خیر مگر جامعیت کے ساتھ لانے کے قائل تھے؛ اس لئے موضوع سے متعلق ہر ممکن تحریر کو حاصل کرتے اور مکمل غور سے پڑھنے کے بعد لکھنے بیٹھتے؛ اس لئے جس موضوع پر بھی ان کی کتاب منظر عام پر آئی ہے وہ نہایت جامع اور بصیرت افروز ہے، کتاب پڑھنے کے بعد متعلقہ موضوع پر <sup>تشفی</sup> باقی نہیں رہے گی۔

ان کی تحریر کی اہم خوبی یہ ہے کہ ان کے مزاج کی طرح ان کی تحریر بھی سادہ اور عام فہم ہوتی، بے جا تکلفات، صنائع و بداع، بناؤنی تزئین و تحسین کی طرف کبھی انہوں نے توجہ نہیں دی، اس سے تحریر بوجھل ہو جاتی ہے اور پڑھنے والے اکتاہٹ کے شکار ہو جاتے ہیں، حضرت کا خیال تھا کہ اپنی فکر کو سیدھے سادے الفاظ میں کسی تصنیع اور بناؤٹ کے بغیر پیش کر دینے کا نام ہی ادب ہے اور یہی اچھی اور کھری تحریر ہوتی ہے، جتنے بھی کثیر التصانیف علماء کرام ہیں تقریباً تمام حضرات نے اسی اصول کو اختیار کیا ہے، اس سے تحریر میں روانی اور سلاست پیدا ہوتی ہے، طویل تحریر بھی پڑھتے ہوئے کوئی شکستگی محسوس نہیں ہوگی، گھری سوچ اور تعبیرات کے لئے طویل غور و فکر سے تحریر کی روح ختم ہو جاتی ہے اور آمد کے بجائے آورد کی کیفیت پیدا ہو جاتی ہے جو ایک مصنف کے لئے بہت بڑا عیب ہے، حضرت کے لکھنے میں بے تکلفی اور بے ساختگی تھی، یہی وجہ ہے کہ وہ بہت جلد اور خوشنما لکھتے، پڑھتے لکھتے اور آن پڑھ ہر ایک کے لئے ان کی تحریر قابل استفادہ ہوتی؛ چنانچہ ان کی آج جو بھی کتابیں مطبوعہ ہیں، کسی لغت اور تکلف کے بغیر عوام ان کو سمجھ سکتے ہیں۔ ان کی تحریر کی جاذبیت کی ایک وجہ یہ بھی تھی کہ ان کی نگارش

چھوٹے چھوٹے جملوں پر مشتمل ہوتی، سادہ لب و لبجے میں جب جملے بھی مختصر اور چھوٹے ہوں تو تحریر میں جاذبیت اور کشش پیدا ہوتی ہے؛ اس لئے کہ جملوں کی طوالت سے سامعین جلد اکتاہٹ اور الجھن کے شکار ہو جاتے ہیں، اس سے حقیقی مفہوم تک رسائی پیچیدہ ہو جاتی ہے؛ اسی لئے معروف ادباء اور مقبول اصحابِ تصنیف کی تحریر عموماً مختصر اور چھوٹے چھوٹے جملوں سے مرکب ہے، حضرت مفتی صاحب کی تحریر بھی اسی طرز پر مختصر جملوں پر مشتمل ہوتی، خواہ کتاب لکھنے بیٹھیں یا مختصر مضمون، ہر تحریر میں اس کا لحاظ رہتا، تسلسل کے ساتھ موتی کی لڑیوں کی طرح ایک جملہ سے دوسرا جملہ جڑا رہتا، آپ پڑھتے جائیئے، چاشنی و لطافت سے آپ کو خود بخود سرور حاصل ہوتا جائے گا، ان کی کوئی بھی کتاب اگر آپ ہاتھ میں لیں تو معنویت اور اسلوب دونوں اعتبار سے اس قدر پسند آئے گی کہ کتاب ختم کر کے ہی دم لینے کا جی چاہے گا۔

ہیں اور بھی دنیا میں سخنور بہت اچھے  
کہتے ہیں کہ غالب کا ہے انداز بیاں اور  
لکھنے کی طرح وہ بولتے بھی تھے، تو بہت چھوٹے چھوٹے جملے اور آسان

اردو میں، اس کے ساتھ اسلوب کلام میں محبت بھی جھلکتی، جس سے دل چاہتا کہ وہ بولتے رہیں اور ہم سنتے رہیں۔ ۲۰۰۲ء کی بات ہے، اس وقت میں مدرسہ مدینۃ العلوم بیجاپور کرنٹک میں مدرس تھا اور دارالعلوم دیوبند میں مختلف افتتاحی واختتامی پروگراموں میں کی ہوئی تقاریر کو مرتب کیا تھا، بازار میں تقریر کی کتابوں کی اتنی بہتات ہے کہ اب کسی تقریر کی کتاب کے لئے نام رکھنا بھی دشوار معلوم ہوتا ہے، میں نے تقاریر کے اس مجموعہ کا نام ”تہلکہ خیز تقاریر“ طے کیا تھا، تاہم حضرت سے مشورہ کے لئے حاضر ہوا تو فرمایا کہ یہ نام تو بہت ٹقیل ہے، کل آنا کوئی اچھا نام بتائیں گے، کل حاضر ہوا تو فرمایا کہ اس مجموعہ کا نام رکھو ”اسلامی تقریریں“ اس نام میں جو سبک اور سلاست ہے، اہل ذوق سے مخفی نہیں ہے، میں یہ نام سن کر خوش ہوا اور نظر انتخاب پر بڑی حیرت ہوئی، چنانچہ میں نے یہی نام رکھا اور لوگوں نے اسے کافی پسند کیا۔

صحیح بات یہ ہے کہ حضرت مولانا و مفتی محمد ظفیر الدین مفتاحیؒ کی علمی صلاحیت پر سادگی غالب تھی اور اسی سادگی کے سبب لوگ ان کے علم سے واقف نہ ہو سکے، تصنیفی و تالیفی ذوق اور سترہ قلم کے ساتھ فقہ و فتاوی پر بھی درک حاصل تھا، مختلف مراحل سے گزرنے کے بعد دارالعلوم دیوبند کے دار

الافتاء میں 1993ء میں مفتی دار العلوم کی حیثیت سے منتخب کئے گئے، مختلف موضوع پر روزانہ آٹھ تا دس استفتاء آپ کے حصے میں آتے اور بحسن خوبی آپ اس کا جواب لکھا کرتے، فتاوی دار العلوم کی ترتیب کا کام آپ کو جب سپرد کیا گیا تو آپ نے اسے 12 جلدیں میں بڑی عرق ریزی اور محنت سے مرتب کر کے ترتیب کا کام مکمل فرمایا، ہر مسئلہ پر عنوان لگانا، اسے در مختار یا کسی معتبر کتاب سے محول کرنا، پھر بوقت ضرورت قیمتی حاشیہ تحریر کرنا، مسئلہ کی نوک و پلک درست کرنا اور بھی تعلیق و تحسیہ سے متعلق بہت سے امور جن کے لئے فقه پر گہری نظر ہونے کے ساتھ شب و روز محنت اور دقت نظر کی ضرورت ہوتی ہے، حضرت نے بڑی خوش اسلوبی سے یہ کام انجام دیا جو بلاشبہ ان کی زندگی کا ایک بڑا کارنامہ ہے، کتاب الطلاق مرتب کرتے ہوئے جب کہیں وقوع طلاق کا حکم لگانا ہوتا تو لکھتے ”طلاق واقع ہو گئی“ اور فرماتے کہ یہ جملہ ”طلاق پڑ جائے گی“ سے زیادہ موکدہ ہے؛ کیوں کہ دوسرے جملہ میں بیمار دلوں کے لئے تاویل کی گنجائش موجود ہے۔

چھوٹوں کی حوصلہ افزائی جس کا آج کل فقدان ہے، حضرت مفتی صاحبؒ میں یہ وصف بدرجہ اتم موجود تھا، وہ ہم طالب علموں اور چھوٹوں کے

کام پر بڑا خوش ہوتے، اس کو سراہتے اور اس سے بہتر کام کی ترغیب دیتے، جب کوئی شخص اپنی کتاب پر تقریظ، پیش لفظ یا مقدمہ وغیرہ لکھنے کی درخواست کرتا تو نہایت مصروفیت کے باوجود امید سے زیادہ حوصلہ افزای تحریر عنایت فرماتے، اگر کوئی شاگرد یا جاننے والا شخص ایک پوسٹ کارڈ بھی آپ کی خدمت میں لکھتا تو بالضور اس کا جواب لکھتے اور اس پر اپنی غیر معمولی مسرت ظاہر فرماتے؛ اس لئے کہ یہ بھی حوصلہ افزائی کا ایک اہم طریقہ ہے ----

طلبہ دار العلوم کے درمیان ان کی جتنی بھی تقریریں سننے کا موقع ملا اس میں بھی حوصلہ افزائی کا عنصر غالب رہتا، ایک خاص لب و لبھ میں وہ طلبہ کو مایوس ہونے کے بجائے روشن مستقبل کی فکر اور جہد مسلسل پر ابھارتے اور فرماتے تمہارے اندر سب کچھ بننے کی صلاحیت موجود ہے، پچھے مڑنے کے بجائے ہمیشہ اگلی منزل پر نظر رکھو۔

حضرت پیدائشی اعتبار سے رحم دل تھے، کوئی شخص اگر سفارش لکھوانے جاتا تو فوری سفارش لکھ دیتے اور فرماتے کہ میری دو سطر تحریر سے اگر کسی کو نفع پہنچ سکتا ہے تو اس میں مجھے پس و پیش نہیں کرنا چاہئے، دار العلوم میں کوئی طالب علم اگر کسی مسئلہ میں پریشان رہتا اور اس کے لئے کوئی

سفارشی نہ ہوتا تو وہ حضرت کی خدمت میں پہنچ جاتا اور وہاں اسے وقیع سفارش مل جاتی؛ بلکہ بے سہاروں کو سہارا مل جایا کرتا تھا۔

حضرت مفتی صاحبؒ کے تمام علمی خدمات سے صرف نظر کر کے محض ان کی ۲/ درجن کتابوں اور سیکڑوں مطبوعہ وغیر مطبوعہ مضامین میں غور کیا جائے تو یہ بجائے خود ایک عظیم کارنامہ نظر آئے گا، جسے انجام دینے کے لئے اہل قلم کی ایک مکمل جماعت درکار ہوتی ہے۔

حضرت مفتی صاحبؒ کی عظمت اور ان کی انفرادیت کے قائل تو دل سے سمجھی تھے، تاہم ان کی خدمات اور ان کی بزرگی کا صحیح اعتراف در حقیقت حضرت مولانا محمد رضوان القاسمیؒ بانی و ناظم دارالعلوم سبیل السلام حیدر آباد نے کیا، ۲۰۰۲ء میں انہوں نے جلسہ اعتراف خدمات کے نام سے ایک عظیم الشان اجتماع بلایا، یہ اجتماع دارالعلوم سبیل السلام حیدر آباد کے سمینار ہال میں منعقد ہوا، مختلف اہل قلم اور مضمون نگاروں نے حضرت مفتی محمد ظفیر الدین مفتاحیؒ پر مضامین و مقالات پڑھ کر سنائے اور اسی مجلس میں انہیں اعتراف خدمات کا ایوارڈ دیا گیا، یہ حضرت مولانا محمد رضوان القاسمیؒ کی وسعت ظرفی، کشادہ قلبی اور غیر معمولی بصیرت کی بات تھی کہ انہوں نے اپنے محسن

و مرتبی کی خدمات کو خراج تحسین پیش کرنے اور حقیقی اعتراف عظمت کے لئے ایک نئی طرح ڈالی جس میں سارے علماء کے لئے درس اور پیغام ہے، کاش! سارے علماء باہمی عزت و احترام کی فضا ہموار کریں اور ایک دوسرے کے کمالات کو انگلیز اور اعتراف کرنے کا مزاج بنائیں، اس سے عوام پر غیر معمولی اثر پڑے گا اور علماء کا تقدس پھر لوٹ آئے گا۔

حضرت مفتی صاحب<sup>ر</sup> دنیا میں نہیں رہے؛ لیکن ان کی یادیں ان کی باتیں ہمیشہ باقی رہیں گی، اللہ تعالیٰ ان کو کروٹ کروٹ جنت نصیب کرے۔ بلاشبہ ان کی وفات سے ہر ایک کو احساس ہے کہ پچھڑا وہ اس ادا سے کہ رُت ہی بدل گئی ایک شخص سارے شہر کو ویران کر گیا

## گو شہہ ذریبیت

# کالمیں اپا اہل الیہ الہم شہرور فقیہ الوار عظیم مصائف

حضرت مولانا سعید الرحمن الاعظمی ندوی دامت برکاتہم  
 مدیر البعث الاسلامی، مہتمم دارالعلوم ندوۃ العلماء، لکھنؤ  
 گذشتہ بیسوی صدی چوتھے دہائی کے بالکل ابتداء میں، میں  
 مدرسہ مفتاح العلوم جامع مسجد شاہی متو میں ابتدائی مکتب میں داخل ہوا تھا، اس  
 وقت میرے اساتذہ میں پرائمری درجہ کے ذمہ دار جناب منتی گدا حسین  
 صاحب فاروقی اور ناظرہ قرآن مجید کے استاذ قاری عبد المنان صاحب تھے، بہت  
 جلد چند سالوں میں یہ مرحلہ پورا ہو گیا، پھر عربی درجات میں تعلیم حاصل  
 کرنے کی سعادت اس خاکسار کو حاصل ہوئی اور درجہ اول سے لیکر غالباً سال  
 ششم جلائیں، مشکلوہ اور ہدایہ کے درجہ تک کی ساری کتابیں ۱۹۳۷ء مطابق  
 ۱۳۷۸ھ تک اپنے سمجھی جلیل القدر اساتذہ سے پڑھ لیا تھا، ان میں عربی ادب  
 کی کتابیں محدث جلیل حضرت مولانا حبیب الرحمن اعظمی نوراللہ مرقدہ اور

درسیات کی جملہ کتابیں اپنے والد مکرم شیخ الحدیث حضرت مولانا محمد ایوب اعظمی، حضرت مولانا عبداللطیف نعمانی، حضرت مولانا عبدالجبار اعظمی، حضرت مولانا شمس الدین صاحب، حضرت مولانا مفتی عبدالباری صاحب، حضرت مولانا یحییٰ صاحب اور بعض دیگر اساتذہ سے پڑھنے کا شرف حاصل ہوا۔ فجزاً حمّ اللہ خیراً کثیراً۔

### مفتی صاحب میرے استاذ میرے مرتبی

غالباً سال دوم میں علامہ جرجانیؒ کی کتاب ”شرح مائہ عامل“ کے اساق حضرت مولانا مفتی محمد ظفیر الدین مفتاحیؒ سے پڑھنے کی سعادت حاصل ہوئی، یہ غالباً ۱۹۳۳ء کا زمانہ تھا، بالکل اسی زمانہ میں مولانا مفتی محمد ظفیر الدین صاحب مفتاح العلوم سے سند فراغ لے چکے تھے اور محدث جلیل حضرت مولانا اعظمی رحمۃ اللہ علیہ نے ان کا معاون مدرس کی حیثیت سے مفتاح العلوم میں تقرر فرمایا تھا، الحمد للہ ان کے طریقہ تدریس سے زیادہ سے زیادہ فائدہ اٹھانے کا موقع ملا اور ترکیب نحوی کی مشق کرنے اور اعراب کی صحت کا ادراک حاصل ہوا، مولانا مفتاحیؒ نے بہت خوبی اور وضاحت کے ساتھ یہ کتاب ہم کو پڑھائی۔ فجزاً حمّ اللہ خیراً کثیراً۔

متعدد مدارس میں تعلیمی و تدریسی سرگرمیاں  
 مولانا مفتاحی نے اپنا بیشتر تعلیمی سفر مفتاح العلوم میں پورا  
 کیا، محدث جلیل حضرت مولانا اعظمیؒ نے ان کے جوہر کو اچھی طرح پہچان  
 لیا تھا، اس لئے ان کی تعلیم و تربیت کی طرف خاص طور سے متوجہ رہے  
 اور حضرت مولانا سے مفتی صاحب کا علمی اور تربیتی تعلق بہت مضبوط ہوا اور اس  
 شہر سایہ دار، بلکہ شہرِ طوبیؑ کے سایہ میں اپنی علمی شخصیت کو پروان چڑھانے  
 میں ہمہ تن مشغول ہو گئے اور اہل علم کی صفوں میں ان کا شمار ہونے لگا، اسی  
 کے ساتھ انہوں نے اپنے استاذ و مرتبی علامہ اعظمیؒ سے اجازت لیکر دو تین سال  
 تک مدرسہ معدن العلوم نگرام ضلع لکھنؤ میں تدریسی خدمت انجام دیں، ۱۹۷۳ء  
 میں دارالعلوم معینیہ سانحہ ضلع موگیر میں مدرس ہوئے اور عرصہ دراز تک  
 درس و تدریس کا سلسلہ جاری رکھا، ایک سال ڈا بھیل ضلع سورت کی جامعہ  
 اسلامیہ میں تعلیمی خدمت انجام دیں، لیکن وہاں کی آب و ہوا راس نہ آنے کی  
 وجہ سے پھر دارالعلوم سانحہ والپس تشریف لے گئے۔

مفتاح العلوم سے فراغت کے بعد علامہ سید سلیمان ندویؒ کے  
 مشورہ سے انہوں نے ۱۹۷۳ء ہی میں دارالعلوم ندوۃ العلماء میں داخلہ لیا، اور  
 تقریباً چھ ماہ بحیثیت طالب علم یہاں قیام کر سکے، اس دوران وہ شیخ الحدیث  
 حضرت مولانا شاہ حلیم عطا صاحبؒ، مولانا محمد ناظم صاحب ندویؒ، مولانا محمد اسحاق

ندوی اور مولانا حمید الدین جیسے اساتذہ سے استفادہ کیا اور حضرت مولانا اویس ندوی نگرائی کے مشورہ سے ان کے قصبہ نگرام کے مدرسہ معدن العلوم میں مدرس ہو گئے، اور ایک اچھا تعلیمی اور تربیتی وقت گزارنے کا موقع وہاں ملا۔

### دارالعلوم دیوبند میں علمی مشغولیت

۱۳۷۶ھ مطابق ۱۹۵۶ء میں دارالعلوم دیوبند کے شعبہ تصنیف

و تالیف سے منسلک ہو کر کئی کتابیں تصنیف کیں، ان میں اسلام کا نظام مساجد، نظام عفت و عصمت، خاص طور سے قابل ذکر ہے، سات سال تک اس شعبہ سے متعلق رہنے کے بعد ۱۹۶۳ء میں دارالعلوم دیوبند کے کتب خانہ کے مرتب مقرر ہوئے اور فتاوی دارالعلوم دیوبند کی ترتیب نو کا بیڑہ اٹھایا، بارہ جلدوں میں حضرت مولانا مفتی عزیز الرحمن عثمانی دیوبندی کے فتاوی کی تدوین کی اور یہ فتاوی شائع ہوئے، مفتی صاحب نے دارالعلوم دیوبند کے مختلف علمی اور تدریبی شعبوں کی سرپرستی کی اور اس کے ذریعہ سے بہت سے ذہین اور ہونہار طلبہ کے اندر علمی اور تفسیری مطالعہ کا شوق پیدا کیا، اور انہوں نے ان کی بہترین رہنمائی میں اپنا تعلیمی سفر جاری رکھا، دارالعلوم کے بہت سے شعبوں کو اپنی صلاحیتوں سے مالا مال کیا، دارالافتاء میں مفتی کا منصب آپ کو عطا کیا گیا، ”رسالہ دارالعلوم“ میں اداریہ لکھنے کے فرائض بھی آپ نے انجام دیئے، ۱۳۲۹ھ میں دارالعلوم سے سبک دوشی کی درخواست کی اور اپنے وطن

عزیز میں قیام فرمایا۔

مفتقی صاحب مرحوم نے ہر اعتبار سے ایک کامیاب استاذ، انشاء پرداز اور افتاء میں مہارت کے ساتھ ساتھ جملہ دینی اور اخلاقی صفات کے ساتھ زندگی گذاری، وہ تعلیم و تربیت کے فن سے نہ صرف واقف تھے، بلکہ وہ اس فن سے پوری طرح مسلح تھے اور حدیث و فقہ کی کتابوں کو درجات علیا میں پڑھانے کی استعداد کامل رکھتے تھے۔ مفتقی صاحب کے قابل صد افتخار اساتذہ مفتقی صاحب کے اساتذہ کرام میں سر فہرست محدث جلیل حضرت مولانا حبیب الرحمن صاحب اعظمی، جن کی زیر تربیت رہ کر مفتقی صاحب نے عالمانہ زندگی کا درس حاصل کیا، مطالعہ کی گہرائی، مسائل میں باریک بنی، انہمہ اسلام کی حیات و خدمات کا مطالعہ، علم دین کی اہمیت کے ساتھ حسنات دنیا سے پوری واقفیت، یہ ساری چیزیں حضرت محدث جلیل کی تربیت میں رہ کر ان کو سیکھنے کا خوب موقع ملا، ان کے دیگر اساتذہ کرام میں حضرت علامہ سید سلیمان ندوی، امیر شریعت حضرت مولانا سید منت اللہ رحمانی، شیخ الاسلام مولانا حسین احمد مدنی، حکیم الاسلام حضرت مولانا قاری محمد طیب قاسمی، مفکر اسلام حضرت مولانا ابو الحسن علی حسینی ندوی، شیخ الحدیث حضرت مولانا شاہ حلیم عطا صاحب جیسی نادرہ روزگار ہستیاں شمار کی جاتی ہیں۔

برادر مکرم حضرت مولانا حکیم عزیر الرحمن صاحب سے بے

تلکفانہ مراسم دوران قیام دارالعلوم دیوبند مفتی صاحب مرحوم کا محبانہ تعلق ہمارے برادر اکبر حضرت مولانا حکیم عزیز الرحمن صاحب اعظمیؒ سے بہت بے تلکفانہ تھا، اکثر یہ حضرات مجلسوں کی زینت بنتے تھے اور اپنے علم و آگہی سے دوسروں کو فائدہ پہونچانے میں کوئی کسر نہیں اٹھا رکھتے تھے، اور صدق دلی کے ساتھ یہ دونوں حضرات اخیر تک ایک دوسرے سے برادرانہ اور محبانہ تعلق میں مشہور تھے، حکیم صاحب مرحوم اپنی چائے کی مجلسوں میں اکثر مفتی صاحبؒ کو دعوت دیتے اور شرکت کرنے کی درخواست کرتے تھے، مفتی صاحب انتہائی خوشی و انبساط کے ساتھ تشریف لاتے، اور جب تک وقت ساتھ دیتا علمی، دینی اور ادبی معلومات میں تبادلہ خیال کرتے اور زندہ دلی اور فوائد علمیہ کی ایک بہتر فضا قائم کر کے ایک دوسرے سے جدا ہوا کرتے تھے، مختلف مواقع پر حکیم صاحب مرحوم مفتی صاحب کی قیام گاہ پر تشریف لے جاتے اور وہیں ایک لطیف اور مفید مجلس منعقد ہو جایا کرتی تھی، بے تلکفی کے ساتھ ایک دوسرے کا احترام و اعتماد مجلس کی زینت میں اضافہ کا باعث بنتا تھا اور جملہ اہل تعلق اس سے مستفید ہوتے تھے،

مفتی صاحب نے تاحیات اپنے بنیادی ادارے مفتیح العلوم منو سے ملخصانہ تعلق قائم رکھا، حضرت محدث جلیل کے مشورہ سے وہاں کی تعلیمی اور ادبی سرگر میوں میں بھی حصہ لیا کرتے تھے، جب بھی کوئی اہم موقع

ہوتا، مفتی صاحب وہاں بلائے جاتے تھے، مفتاح العلوم کے ایک عظیم جلسہ تقسیم اسناد میں جو غالباً ۱۹۵۳ء جامع مسجد کے وسیع میدان میں ہوا، مفتی صاحب نے جلسہ کے تنظیمی امور میں خاطر خواہ حصہ لیا اور اپنے استاذ و مریٰ حضرت محدث عظیمؒ کی ہدایات کے مطابق وہاں کی سرگرمیوں میں مشغول رہے، مفتاح العلوم سے فراغت کے بعد جہاں کہیں بھی تعلیمی اور تربیتی اعتبار سے قیام کیا، برابر محدث عظیمؒ سے رابطہ رکھا اور ان کی ہدایات کے مطابق کام کیا، ان کی وفاداری کا حال یہ تھا کہ جب بھی وہ اپنے وطن جاتے یا وہاں سے واپس ہوتے تو مریٰ جلیل اور اساتذہ کرام کی خدمت میں حاضری دینے کے لئے متوجہ میں بریک جرنی (Break journey) کرتے، یا مزید کچھ وقت گزارنے کے بعد اپنے وطن واپس جاتے، محدث عظیمؒ سے اپنے خاص الخاص تعلق کی بنا پر ان سے تعلق رکھنے والے ہر فرد سے اور ان کے خاندان کے جملہ افراد سے ملخصانہ تعلق رکھتے تھے۔

### اسلامی فقہ اکیڈمی کی صدارت

دارالعلوم دیوبند میں قیام کے دوران وہاں کے درالافتاء میں مفتی دارالعلوم کے منصب پر فائز ہوئے تو اسلامی فقہ اکیڈمی (انڈیا) کے ذمہ داروں نے ان سے درخواست کی کہ اس اکیڈمی کے رئیس کا منصب قبول فرمائی اور مشوروں سے اس کے لئے ترقی کی راہ عمل تجویز

فرمائیں، اور اپنی تجویز سے ارکان اکیڈمی کو مستفید فرمائیں، الحمد للہ انہوں نے اس پیش کش کو قبول فرمالیا اور تا حیات اکیڈمی کے منصب صدارت پر فائز رہے، اکیڈمی کے جزء سکریٹری حضرت مولانا خالد سیف اللہ رحمانی ہیں اور سیمینار کے انعقاد کے سکریٹری حضرت مولانا عبد اللہ الاسعدی ہیں، جب تک صحت نے ساتھ دیا، مفتی صاحب نے سیناروں میں شرکت فرمائی اور اپنی نگارشات اور تقریروں سے فقہ اسلامی کی روشنی میں مسائل جدیدہ کا حل تلاش کرنے کی لوگوں کو دعوت دی، آل انڈیا مسلم پرنسپل لاء بورڈ کے اہم ترین ارکان میں تھے، اور فقیہانہ بلندی سے مسائل اور بورڈ کے سیناروں اور اجلاس کے ایجنڈے پر غور کر کے اپنی رائے دیا کرتے تھے اور بورڈ کے سبھی جلسوں میں شرکت فرماتے تھے۔

ندوۃ العلماء کے جشن تعلیمی کی تیاری میں مفتی صاحب کی سرگرمی مجھے بہت اچھی طرح یاد ہے ہے کہ جب مفکر اسلام حضرت مولانا سید ابوالحسن علی صاحب حسنی ندوی ۱۹۷۵ء میں ندوۃ العلماء کا پچاہی سالہ جشن منعقد کرنے کا فیصلہ کیا اور مجلس انتظامی نے اس پر مہر تصدیق ثبت کر دی تو ندوۃ العلماء کے کتب خانہ میں موجود مخطوطات کا تعارف لکھنے کیلئے حضرت مولانا کی نظر انتخاب مفتی صاحب مرحوم پر پڑی، اور دارالعلوم کے ذمہ داروں سے خط و کتابت کرنے کے بعد ان کو کم از کم دو مہینے تک ندوہ میں قیام کرنے

کیلئے بلایا، اس موقع پر مفتی صاحب سے جب میں ملا تو انہوں نے بہت ہی خوشی کا اظہار فرمایا اور کہا کہ سعید الرحمن! میں اب تمہارا مہمان ہوں، میں نے عرض کیا: میرے لئے اس سے بڑی سعادت کیا ہو سکتی ہے، چنانچہ ندوہ کے دوران قیام اور پچاسی سالہ اجلاس کی تیاریوں کی مشغولیت کی بنا پر بہت زیادہ خدمت کا موقع نہ مل سکا، مختلف موقع سے دارالعلوم سے باہر اپنی قیام گاہ پر تشریف لے چلنے کی درخواست کیا کرتا تھا، تاکہ وہاں دوپہر کا کھانا نوش فرمائیں اور کھانے کے بعد عصر تک آرام فرمائیں، الحمد للہ اس طرح کے موقع ان اوقات میں بھی پیش آتے، جب وہ آل انڈیا مسلم پرنسپل لاء بورڈ کی میئنگ یا اجلاس کے موقع پر دارالعلوم ندوۃ العلماء، دیگر ارکان اور علماء کے ساتھ تشریف لایا کرتے تھے، کئی اہم حضرات سے وہ اپنی خاص شفقت کے ساتھ میرا تعارف کرتے اور انتہائی شفقت کے ساتھ یہ بھی فرماتے کہ سعید الرحمن میرے شاگرد ہیں، مجھے بہت خوشی ہوتی تھی اور جی چاہتا تھا کہ میں مفتی صاحب کے قدموں میں رہ کر زندگی گزاروں۔

### احقر پر مفتی صاحب کی شفقت

اجلاس ندوۃ العلماء کے دوران قیام مفتی صاحب کو یہاں کی آب و ہوا اور کھانا مowa فق نہیں آتا تھا، ہم نے گزارش کی کہ مجھے اجازت دیں کہ میں اپنے گھر کا پکا ہوا روکھا سوکھا کھانا آپ کی خدمت میں لایا کروں، لیکن

انہوں نے مجھے اس کی مستقل اجازت نہیں دی، اس لئے موقع کے انتظار میں رہا کرتا تھا، تاکہ مفتی صاحب کے ساتھ بیٹھ کر کھانا کھانے کا موقع ملے، انہوں نے مجھے ہر موقع پر بہت دعائیں دیں اور ان کی دعاؤں سے مجھے فائدہ پہنچا، مجھے یاد ہے کہ کئی بار مفتی صاحب نے دارالعلوم ندوۃ العلماء میں کچھ طلباء کے داخلہ کے سلسلے میں مجھے خط لکھا اور میں نے اس کی تعمیل کرنے کی پوری کوشش کی، ندوہ کے تمام ذمہ دار حضرات اور مفکر اسلام حضرت مولانا سید ابوالحسن علی حسني ندوی مفتی صاحب کا بہت احترام اور خاص خیال فرماتے تھے، کسی موقع سے جب یہاں تشریف لاتے تو ان کے قیام و طعام کا خاص اہتمام فرمانے کا حکم فرماتے اور اکثر مجھ سے فرماتے کہ دیکھو! مفتی صاحب کا خیال رکھنا۔

مفتی صاحب کے خط کا ایک حصہ جو انہوں نے ۱۳۹۲ھ یعنی آج سے چالیس سال پہلے برادر مکرم حضرت مولانا نور عالم صاحب امینی کی خدمت میں بھیجا تھا، اس کا ایک حصہ نقل کرنا یہاں مفید ہو گا؛ اس لیے ان کی کتاب ”پس مرگ زندہ“ سے مفتی صاحب کے خط کا یہ مکمل نقل کیا جا رہا ہے۔

”عزیزم احمد سجاد سلمہ، فراغت کے بعد گھر گئے تھے، ابھی شوال میں ان کو ”سانحہ“ بھیج کر آیا ہوں، وہاں وہ میٹرک کی تیاری میں ہیں، اللہ تعالیٰ انہیں کامیاب فرمائے اور میاں حماد سلمہ، کو جامعہ رحمانی مونگیر بھیجوادیا ہے، اس لیے کہ سانحہ سے قریب ہے، میاں احمد سجاد اس کی نگرانی بھی

کریں گے؛ البتہ عباد سلمہ کو اپنے ساتھ لایا، وہ یہاں حفظ کر رہے ہیں۔ مولانا علی میاں مدظلہ مولانا سعید الرحمن سلمہ اور مولانا شمس تبریز سے سلام مسنون عرض ہے، اپنی خیریت سے برابر مطلع کرتے رہیں، میرا علمی تعلق ندوہ سے بھی ہے، اس لیے کہ میں وہاں کچھ دنوں طالب علم رہ چکا ہوں، مولانا شاہ حلیم عطا صاحب<sup>ؒ</sup> اور مولانا ناظم صاحب اور مولانا اسحاق صاحب دامت برکاتہم، یہ سب ہمارے اساتذہ رہے ہیں، گو ندوہ والے یہ نہیں جانتے۔

### طالب دعا

محمد ظفیر الدین، دارالعلوم دیوبند  
شب ۶ / ذی قعده ۱۴۹۲ھ

### ساختہ وفات

۲۵ / ربیع الثانی ۱۴۳۲ھ مطابق ۱۳ / مارچ ۲۰۱۱ء ۸۵ سال اور ۲۵ / دن اس دار فانی میں اپنے علم و تقویٰ اور تواضع، وسعت نظر اور بلندی فکر کی ایک مثال قائم کر کے رہی دار آخرت ہوئے اور علمی دنیا میں ایک ایسا خلا پیدا کر گئے جو مشکل سے پر ہوتا ہے، اور علم و عمل کی دنیا میں اس کو ایک بڑے نقصان سے تعبیر کیا جاتا ہے:

مت سہل ہمیں سمجھو، پھرتا ہے فلک برسوں

تب خاک کے پردے سے انسان نکتے ہیں  
اللہ تعالیٰ حضرت مفتی صاحب کے درجات بہت بلند  
فرمائیں، انہوں نے علم و عمل کی جامعیت کے ساتھ اللہ کے دین اور اس کی  
شریعت اور کتاب و سنت کے علم کو پھیلانے اور اس کے مطابق زندگی  
گذارنے اور دوسروں کو زیادہ سے زیادہ فائدہ پہنچانے کی جو سعیٰ بلیغ کی  
ہے، اللہ اس کو قبول فرمائیں اور دار آخرت میں اللہ تعالیٰ اپنی نعمتوں اور جنت  
الفردوس کی بہاروں سے پوری طرح سرفراز فرمائیں۔

اس موقع پر یہ عرض کرنا شاید مناسب ہو کہ مفتی صاحب  
کے مفتاح العلوم مئو کے زمانہ تعلیم میں حضرت محدث جلیل شیخ الحدیث اور  
صدر مدرس تھے، اور حضرت مولانا عبداللطیف نعمانی علوم اسلامیہ کے درجات  
علیا میں استاذ و مریب تھے، اور میرے والد ماجد حضرت مولانا ایوب صاحب  
اعظمی مفتاح العلوم کے ناظم اور علوم دینیہ اور عقلیہ کے استاذ تھے اور دیگر  
بڑے اساتذہ کرام کا ذکر اس مقالہ میں واضح طریقہ سے آچکا ہے۔

اللہ تعالیٰ ان تمام حضرات کو غریق رحمت فرمائیں اور ان کی  
خطاؤں اور لغزشوں کو معاف فرمائے جنت الفردوس کے اعلیٰ سے اعلیٰ مقام میں  
جگہ عطا فرمائیں، آمین، وصلی اللہ تعالیٰ علیٰ خیر خلقہ محمد و علیٰ  
آلہ و اصحابہ اجمعین۔

# حضرت مفتی صاحب

(اپنے عزیزوں اور شاگردوں کے درمیان)

مولانا مفتی ابو بکر قاسمی

مفتی مدرسہ اسلامیہ شکر پور در بھنگہ و مہتمم جامعہ رحیمیہ برہم پور

نحمدہ و نصلی علی رسولہ الکریم اما بعد!  
 حضرت مفتی محمد ظفیر الدین صاحب نور اللہ مرقدہ کون  
 تھے؟ ان کا اپنے عزیزوں اور شاگردوں کے درمیان رہنے سہنے کا کیا طریقہ  
 تھا؟ ان سب امور سے راقم الحروف کچھ زیادہ واقف نہیں ہے، البتہ میں نے  
 حضرت کو بارہا دیکھا ہے، متعدد بار ان کی علمی مجلسوں میں شریک رہا ہے، اسی  
 طرح ان کی تصانیف و تالیفات میں سے متعدد کو پڑھا ہے، اور فتاویٰ دارالعلوم  
 جدید مدلل سے ہمیشہ استفادہ کرتا رہا ہے، ان سب کی روشنی میں میں نے  
 حضرت مفتی صاحب کی ذات عالی صفات کو اس چمنستان ہند کا نوبہار بلکہ  
 سداہہر پھول تصور کیا، جس کی رعنائی و تابانی اور مہک سے دوست تودوست  
 دشمن بھی مستفید و فیضیاب ہوں اور جن سے استفادہ اور فیضیابی میں درخت  
 سے انقطاع و علیحدگی سد را نہ بنے، اسی طرح ان سے حصول منفعت کا سلسلہ  
 پس مرگ بھی قائم و دائم رہے، ..... سچ کہا ہے کسی کہنے والے نے:

بہاراب جو گلشن میں آئی ہوئی ہے ☆ یہ سب پودا نہی کی لگائی ہوئی ہے  
یہ علامہ حالی گا شعر ہے، میں نے حضرت مفتی صاحبؒ کے حالات کے تناظر میں  
تھوڑا سا تصرف کر دیا ہے۔

اس آزاد ہند کی آزادی سے لیکر آبیاری تک قوم و ملت کی  
تاریخ اور رجال و اشخاص کے حالات کو پڑھ جائیئے ہر جگہ اس چمن ہند کے  
شمردار شجر کو زندہ و تابندہ رکھنے، اسی طرح اسے سینچنے اور پھل دار بنانے میں شمع  
آزادی کے پروانوں کی وسیع لست میں آپ کو ایک نمایاں نام حضرت مفتی محمد  
ظفیر الدین کاملے گا، اس چمن ہند کی جدید کاری اور نو بہاری میں اسی طرح ہر  
اہم بڑے علمی فقہی دینی و ملی کاموں کی انجام دہی اور آئندہ نسل تک ان  
کاموں کی تبلیغ و اشاعت میں حضرت مفتی صاحبؒ کی شخصیت سنگ بنیاد کی  
حیثیت رکھتی ہے، یہ دارالعلوم دیوبند کا مرتب کتب خانہ ہے، اور ندوۃ العلماء  
لکھنؤ کی لابریری کی ترتیب و تزئین آپ کی مرحوم منت ہے، اسی طرح  
دارالعلوم دیوبند کے وسیع و عریض کتب خانے کے گراں قدر مخطوطات کو پڑھ  
کر ان کا تعارف زیب قرطاس کرنا جوئے شیر لانے سے کم نہ تھا، لیکن اس جاں  
گسل، بیش قیمت علمی و دینی کام کو خوش اسلوبی سے حضرت مفتی صاحبؒ کی  
شخصیت نے انجام دیا،

یہ فتاویٰ دارالعلوم دیوبند ہے اس کی بارہ جلدیوں کی جدید

ترتیب و تبیب اور حاجات کی تحریج اور دارالعلوم دیوبند جیسے عظیم علمی ادارہ کے شایان شان مدلل تحسیل کا عظیم کام آپ ہی نے انجام، دور حاضر کا کون مفتی ہے جو اس بے نظیر علمی کام سے مستفید اور فیضیاب نہ ہوا ہے، اور آئندہ نہ ہو گا، آپ کے اس گراں قدر علمی کام نے بہت سے اہل علم کیلئے کام کے ایک نئے گوشه کی رہنمائی کی، چنانچہ فتاویٰ دارالعلوم مدلل ہی کے طرز پر متعدد فتاویٰ کو مدلل کر کے از سر نو شائع کیا گیا۔

☆ مسلمانوں کی عظیم دینی و قومی اور ملی تنظیم مسلم پر سنل لاء بورڈ کے شائع کردہ قوانین کا مستند و مدلل مجموعہ "مجموعہ قوانین اسلام" کا بنیادی مسودہ بھی آپ ہی کی ذات ستودہ صفات کا مرتب کردہ ہے، جو ہندوستان کے ممتاز علماء اصحاب افتاء اور قانون داں حضرات کی نظر ثانی کے بعد آل انڈیا مسلم پر سنل لاء بورڈ کی زیر نگرانی طبع کرایا گیا ہے،<sup>61</sup>

شعبہ افتاء کی نصابی کتابوں میں فقه و فتاویٰ کی مشہور کتاب در مختار ہے جو شرح ممزوج ہونے کے سبب پر پچ متن اور گنجک عبارت اپنی مثال آپ ہے، اسکا نہایت ہی سلیس ترجمہ، آپ کے سیال قلم سے کشف الاستار کے نام سے شائع شدہ ہے، اور کئی جلدیوں میں ہے۔

مذکورہ علمی و فقہی کتابوں کے علاوہ اسلام کا نظام مساجد، تاریخ

مسجد، اسلام کا نظام عصمت و عفت، اسلام کا نظام امن، اسلام کا نظام معاشرت وغیرہ وہ بیش بہا کتابیں ہیں جن میں سے ہر ایک دریا بکوڑہ کی مصدقہ ہیں، جو ہر علمی و ملی کام کرنے والے کو مطالعہ کی دعوت دیتا ہے، ان کے علاوہ درجنوں کتابیں ہیں جن کو دیکھ کر اور پڑھ کر آپ کی عبقریت اور عظیم علمی شخصیت کا اندازہ ہی نہیں بلکہ یقین کیا جاسکتا ہے، بلکہ آپ کے علمی تفوق کی قسم کھائی جا سکتی ہے۔

لیکن آپ کو حیرت ہو گی کہ اس قدر متنوع کاموں کا کرنے والا اور بیش قیمت علمی کتابوں کا عظیم مصنف کبر سنسی کے باوجود خشک مزاج نہیں تھا، بلکہ اسوہ نبوی کا سر اپا نمونہ جہاں اپنے اخلاق و عادات کے اعتبار سے مرجناج مرج تھا وہیں خوش طبع اور ملنسار بھی تھا کھانے پینے پہنچنے اوڑھنے، رہنے سہنے سب میں آپ کے یہاں نہایت سادگی تھی ہر آنے والے مہماں کی آپ چائے سے مہماں نوازی کیا کرتے تھے، آپ کے یہاں اس باب میں کوئی تکلف نہ تھا، جو لوگ مہماں نوازی میں پر تکلف دعوت کا اہتمام کرتے ہیں ان کی دعوت کا دائرہ چاہے جتنا تام ہو مگر عام نہیں ہو سکتا، اس کے برعکس جس کے یہاں سادگی ہوتی ہے ان کی دعوت میں عموم ہوتا ہے، چنانچہ حضرت مفتی صاحبؒ کی دعوت میں بھی سادگی کے ساتھ نہایت عموم تھا، بڑے تو خیر بڑے ہیں عموماً چھوٹوں کو بھی آپ کے پاس چائے نوشی اور دعوت شیراز کا موقع مل

ہی جاتا تھا۔

اس سے اندازہ کیا جاسکتا ہے کہ ایسی جامع کمالات اور متنوع صفات شخصیت کا اپنے عزیزوں اور شاگردوں کے درمیان رہنے سہنے کا کیا طریقہ تھا، رہا اپنے شاگردوں اور عزیزوں کی تربیت کا معاملہ تو خصوصیت کے ساتھ اس تعلق سے حضرت مفتی صاحب سے مجھے کوئی خاص قربت نہ رہی، تاہم مجھے اس بات کا شدید احساس ہے کہ جب بھی میں نے انہیں دیکھا ہے نہایت سادگی کے ساتھ دیکھا ہے، جو حدیث نبوی البذاذة من الايمان کی رو سے مومن صالح کا خاص امتیازی وصف ہے، آپ کو طلبہ کے درمیان دیکھ کر عام آدمی اندازہ نہیں کر سکتا تھا کہ یہ دارالعلوم دیوبند جیسے عظیم ادارہ کا ایک عظیم دیدہ ور مفتی ہے، اگر کسی کو کوئی علمی مسئلہ دریافت کرنا ہوتا تو بلا جھگ آپ کے پاس پہنچ کر پوچھ لیتا اور آپ اسے تشفی بخش جواب دے کر مطمئن کر دیتے، اگر دارالعلوم دیوبند میں داخلہ کے وقت کسی نئے طالب علم کا داخلہ نہ ہوتا اور وہ مایوس ہوتا تو آپ ہر ممکن کوشش کر کے کبھی خود دارالعلوم میں سفارش کر کے اور کبھی دوسرے علمی مراکز میں بھیج کر اور خصوصی سفارش لکھ کر اس کا داخلہ ضرور کر دیتے، بہت سے اداروں میں تو آپ کا بس سفارشی خط دیکھ کر ہی بلا امتحان طالب علم کا مطلوبہ درجہ میں داخلہ ہو جاتا تھا، مجھے چونکہ حضرت مفتی صاحبؒ کے پاس جانے کا زمانہ طالب علمی میں زیادہ موقع نہیں ملا،

اس لئے میں اس موضوع کا حق تو ادا نہیں کر سکتا، تاہم جو کچھ میں نے بعض احباب سے سنا ہے، میں چاہتا ہوں کہ اس میں سے کچھ قارئین کو بھی سنادوں۔

درسہ سراج العلوم بستوارہ ضلع در بھنگہ کے مہتمم مولانا شمس الحق صاحب مظاہری نے اپنا یہ واقعہ سنایا کہ میں مظاہر العلوم کی زمانہ طالب علمی میں ملنے کی غرض سے حضرت مفتی صاحب کی خدمت میں سہارنپور سے کبھی کبھی جمعہ جمعرات کو دیوبند جایا کرتا تھا، ایک مرتبہ حضرت مفتی صاحب ”جب سہارنپور دارالعلوم شاہ بہلوں کے طلبہ کا امتحان لینے کی غرض سے پہنچے تو میرا پتہ معلوم کر کے میرے کمرے میں تشریف لائے، جب طلبہ مظاہر العلوم نے دیکھا کہ دارالعلوم دیوبند جیسے عظیم ادارہ کا عظیم المرتبہ مفتی مظاہر العلوم کے ایک گمنام طالب علم سے ملنے آیا ہے، گو اس کے بعد دیگر طلبہ میرے ساتھ اعزاز واکرام کا معاملہ کرنے لگے، اور میری شہرت و محبوبیت میں اضافہ ہو گیا، اس مختصر سے واقعہ سے اس بات کا اندازہ لگایا جا سکتا ہے کہ آپ اپنے عزیزوں اور ملنے جلنے کے درمیان کس طرح گھل مل کر رہا کرتے تھے، اور اپنے چھوٹوں اور عزیزوں کے ساتھ کس طرح شفقت و محبت کا معاملہ کیا کرتے تھے، اور ان کے ساتھ کیسا برتاؤ کیا کرتے تھے، بڑی کتاب لکھ کر اور بڑی درس گاہ سے سند فضیلت حاصل کر کے تو ہر کوئی بڑا ہونے کا خواب دیکھنے لگتا ہے، اسی طرح دوسروں کے کام سے نام پیدا کرنا بھی آسان ہے، لیکن اس کے

بر عکس چھوٹی درس گاہ سے فارغ ہونے کے باوصف نام پیدا کرنا کوئی آسان کام نہیں ہے، لیکن آپ نے اس وادیٰ تیہ کو طے کر کے اور پرخار جنگل کو پار کر کے علمی شہرت و عظمت حاصل کی تھی، تب جا کر آپ علمائے کبار کے محبوب بنے اور چھوٹوں پر محنت کر کے ان کو بڑا بنانے کا گر آپ نے اپنے اکابر اساتذہ سے سیکھا تھا۔

ڈاکٹر عبدالودود قاسمی نے آپ کی عظیم علمی خدمات کا تعارف کرتے ہوئے لکھا ہے کہ، آپ نہایت نرم خو اور رقيق القلب تھے، علماء اور طلباء سب سے برابر کا سلوک اور محبت کا برتاؤ کرتے تھے، (آگے انہوں نے اپنی زمانہ طالب علمی کا واقعہ لکھا ہے) کہ میں جن دنوں دارالعلوم دیوبند میں زیر تعلیم تھا اکثر مفتی صاحب سے ملنے ان کے کمرے جاتا، ایک دن حضرت مفتی صاحبؒ نے پوچھا کہ عصر کے بعد کیا کرتے ہو؟ میں خاموش رہا انہوں نے کہا کہ عصر کے بعد کا وقت بھی سیر و تفریح میں ضائع مت کرو، کتابت سیکھو، خود حضرت نے مولانا فضل الرحمن صاحب درجھنگہ ہی کے رہنے والے تھے اور دارالعلوم میں کتابت کے استاذ تھے، ان کو میرے متعلق کہا، لہذا میں خوش خط سیکھنے لگا، اور بہت ہی کم عرصہ میں فن خوش خطی سے بہت حد تک آگاہ ہو گیا، فراغت کے بعد میں درجھنگہ آگیا، پھر ایک عرصہ کے بعد تحقیقی کام کے سلسلہ میں جب دارالعلوم جانا ہوا تو حضرت مفتی صاحب سے بھی ملا، حضرت نے

میری خوب رہنمائی کی اور بہت سارے مواد فرآہم کر ادیئے<sup>62</sup>

حضرت مفتی صاحب<sup>ؒ</sup> جب کبھی اسلامی فقہ اکیڈمی دہلی کے فقہی اجلاسوں میں شریک ہوتے تو شعبہ افتاء کے کسی طالب علم کو اپنے ساتھ بطور خادم کے ضرور رکھتے، بظاہر وہ آپ کا خادم ہوتا لیکن آپ اس طرح اپنے ساتھ اس نوجوان فاضل کو سیمینار میں شریک رکھ کر اور علمائے کبار اور فقہائے عظام کی علمی و فقہی مجالس میں شریک رکھ کر اس کی علمی تربیت فرمایا کرتے تھے، اور آئندہ کیلئے اس کے دل میں کچھ کرنے کا جذبہ موجز نہ کرتے، اور اس کے حوصلوں کو بڑھایا کرتے تھے،  
 جامعہ ربانی کے مہتمم مولانا اختر امام عادل صاحب کو بھی میرے علم کے مطابق حضرت مفتی صاحب نے اپنے ساتھ فقہ اکیڈمی کے بعض فقہی اجلاسوں میں اپنے ساتھ شریک رکھا ہے، وغیرہ۔

مذکورہ واقعات سے بخوبی اندازہ لگایا جاسکتا ہے کہ آپ عزیزوں کے درمیان کیسے رہتے اور ان کی کس طرح تربیت فرماتے تھے، ایک مرتبہ آپ اپنی لڑکی کے یہاں تشریف لے گئے، اس نے ابا کے لئے اچھے پر تکلف کھانے کا اہتمام کیا، آپ نے ناپسندیدگی کا اظہار کرتے ہوئے کہا کہ اب میں تمہارے یہاں نہیں آؤں گا، وہ ڈر گئیں اور پوچھا ابا کیا تکلیف ہو گئی؟ فرمایا کہ

<sup>62</sup> - بحوالہ قومی تنظیم پٹنہ ۱۵ / مئی ۲۰۱۱ء صفحہ ۱۰

تم نے تکلف سے کام لیا، تکلف اجنبیوں کے لئے کیا جاتا ہے، میرے لئے جو ہو حاضر کر دیا کرو اس میں لطف ہے محبت ہے، پیٹ بھر کر کھانے کو جی چاہتا ہے، جب بیٹی نے آئندہ اس پر عمل پیرا ہونے کا وعدہ کیا تو آپ نے غلطی معاف کر دی۔

کتنے لوگ جو حضرت مفتی صاحب کی خدمت میں رہے اور ان سے استفادہ کیا علمی دنیا میں آفتاب و ماہتاب بن کر چمکے، دور حاضر کے بڑے مفتیوں اور علمائے کبار میں کون ہیں جس نے دارالعلوم دیوبند میں رہ کر آپ سے کسب فیض نہ کیا ہو گا، آپ کے یہاں ایمان و کفر سے متعلق فتوی نویسی میں بہت زیادہ احتیاط تھا، آپ اس قسم کے فتوی کا جواب مستقی کے سوال کو پڑھ کر اصول کی رو سے نہیں لکھا کرتے تھے کیونکہ اس باب میں بعض بڑے علماء سے غلطیاں ہو جایا کرتی ہیں، اور بہت سے بد ظن اور مفسد قسم کے لوگ غلط بیانیاں کر کے اکابر علماء کو کفر کے کٹھرے میں کھڑا کر دیتے ہیں، اس لئے حضرت مفتی صاحب نے اس سلسلہ کے سوالوں کا جواب شخصیات و جزئیات کا نہایت تحقیق و تدقیق کر کے لکھا کرتے تھے، بعض لوگ اپنے شاگردوں کی رائے کو کوئی اہمیت نہیں دیتے لیکن آپ عزیزوں اور شاگردوں کی بھی علمی و فقہی آراء کا بہت لحاظ کرتے تھے ان کا بغور مطالعہ کرتے تھے اگر ان کی آراء و قیع ہوتی تو بدل و جان خندہ پیشانی سے اس قبول کرتے اور اگر قابل رد ہوتی تو بحسن و خوبی اس کو

ترک کر دیتے، اور صاحب رائے کو اس کی غلطی سے خوش اسلوبی کے ساتھ واقف کر دیتے، آپ دیوبند میں رہتے ہوئے طلبہ کی بہت سی انجمنوں کی سرپرستی کیا کرتے تھے اور آپ کا گراں قدر مشورہ طلبہ کیلئے مہیز کام کیا کرتا تھا، میں سمجھتا ہوں کہ جامعہ ربانی کا قیام اور اس کے بانی کا مفتی سے مہتمم بنا غالباً آپ ہی کے مشورہ کا نتیجہ ہے، حضرت مولانا اختر امام عادل کا شمار حضرت مفتی صاحب کے دور آخر کے ذہین و مطبع اور خاص شاگردوں میں ہوتا ہے، استاذ اور شاگرد دونوں ایک دوسرے کے محبوب ہی نہیں بلکہ عاشق زار تھے، مولانا اختر امام عادل کو جامع اور عالمگیر شخصیت بنانے میں حضرت مفتی صاحب کی تعلیم و تربیت اور دعا و مشورہ کا خاص دخل ہے، میں نے حضرت مفتی صاحب سے براہ راست استفادہ تو نہیں کیا ہے تاہم زندگی میں اور ان کی وفات کے بعد بھی ہر جگہ ان کی عارضی و دائی قیام گاہ میں پہنچ کر ان کی چائے پی ہے، آخر میں ان کے نماز جنازہ میں بھی شریک رہا، اسی طرح کفن میں مستور انکی لغش مبارک کا آخری دیدار کرنے کا بھی شرف حاصل ہوا، اسی طرح قبر کھودنے میں بھی تھوڑا سا شریک رہا، جب مٹی ڈال کر فارغ ہوا تو ان کے پھوٹ نے دور دراز سے آئے ہوئے لوگوں کے لئے پر تکلف کھانے پلاوہ گوشت کا انتظام کر رکھا تھا، اس کو تناول کرنے کا بھی پہلی ہی فرصت میں موقع ملا، حیات سے وفات تک ہر جگہ سادگی کو دیکھ کر میرے ذہن و دماغ میں سیدنا ابوذر غفاری رضی

اللہ عنہ کی وفات وحیات کا نقشہ گردش کرنے لگا، بطور خاص ان کی تکفین و تدفین سے فراغت کے بعد ان کی وصیت کے مطابق انکی اہلیہ نے نماز جنازہ میں شریک صحابہ بشمول حضرت عبد اللہ بن مسعودؓ نے جو بکری ذبح کر کے نہایت پر تلف کھانا کھلایا تھا، وہ واقعہ بھی یاد آنے لگا، بہر حال حیات و وفات دونوں میں صحابی رسول حضرت ابوذر کی مماثلت کے سبب اللہ رب العزت سے دعا گو ہوں کہ اللہ تعالیٰ حضرت مفتی صاحبؒ گی بال بال مغفرت فرمائے (آمین) اور انہیں کروٹ کروٹ چین و سکون عطا فرما کر ان کے درجات بلند فرمائے، اور جنت کے اعلیٰ درجہ میں ان کو جگہ عطا فرمائے، آمین یا رب العالمین۔

(۱) بڑے عالم کی پہچان یہ ہے کہ اس میں چار صفات ہوں (۱) تقریر (۲) تحریر (۳) تدریس (۴) مناظرہ میں مہر ہوا اور حضرت مولانا اعجاز احمد اعظمیؒ کے بقول عالم کامل کی پہچان کے لئے پانچویں صفت یہ ہے کہ وہ چندہ کرنے میں بھی مہر ہو۔

(۲) بعض لوگوں نے حضرت مفتی صاحب کے متعلق جو یہ کہا ہے اور لکھا ہے کہ دارالعلوم دیوبند کے نمایاں اساتذہ میں آپ کو نہیں لیا گیا ہے، مجھے اس جملہ سے اختلاف ہے کیونکہ سب سے مشکل کام فتوی نویسی ہے، اس سے کم مشکل تدریس ہے، اس سے کم تقریر کرنا ہے، اور سب سے آسان کام تنقید کرنا ہے۔

## مشابدات و تأثیرات

# اے والی دلسوں کیجے اللہ گتموں

حضرت مولانا مفتی ابوالقاسم نعمنی صاحب دامت برکاتہم العالیہ  
مہتمم دارالعلوم دیوبند

مرتب فتاویٰ دارالعلوم دیوبند حضرت مولانا مفتی محمد ظفیر الدین  
صاحب مفتاحی مفتی دارالعلوم دیوبند جن کی وفات کو ابھی چند ہی سال گزرے ہیں، ان  
مقدار علماء کرام میں ایک نمایاں مقام کے حامل تھے جن کی پوری زندگی علمی و دینی  
خدمات کی آئینہ دار ہوتی ہے، حضرت مفتی صاحب کی تعلیم اگرچہ مشرقی یوپی کے  
معروف مدرسہ جامعہ مفتاح العلوم میں ہوئی تھی اور مفتاحی کا لاحقہ مفتی صاحب کے نام کا  
جزو بن چکا تھا لیکن فراغت کے بعد ابتدائی چند برسوں کے علاوہ ان کی پوری زندگی  
دارالعلوم دیوبند میں مختلف علمی خدمات میں گذری، جن میں سب سے نمایاں کارنامہ  
فتاویٰ دارالعلوم دیوبند کی ترتیب و تدوین ہے، حلقة دیوبند میں حضرت مفتی صاحب کا  
تعارف مرتب فتاویٰ دارالعلوم دیوبند کے نام ہی سے ہوا، اس خدمت کے علاوہ کتب خانہ  
دارالعلوم کی خدمت اور بحیثیت مفتی دارالعلوم دیوبند کے دارالافتاء سے وابستگی بھی آپ  
کی وقیع خدمات میں شامل ہے، ان تمام تر مشاغل کے ساتھ تصنیف و تالیف اور مضمون  
نگاری کا سلسلہ بھی برابر جاری رہا، اور ملک کی متعدد علمی و فقہی تنظیموں اور اداروں کے

ساتھ فعال اور ذمہ دار اور تعلق بھی برقرار رہا، اسلام کا نظام مساجد، اسلام کا نظام عصمت و عفت آپ کی وہ شاہکار تصانیف ہیں جن کا اعتراف معروف اہل قلم اور اہل علم نے کیا ہے، ان کے قلم سے وجود میں آنے والی کتب کی تعداد غالباً پچاس کے لگ بھگ ہے، جو ان کے نام کو ایک عظیم مصنف و مؤلف کی حیثیت سے زندہ رکھنے کے لئے کافی ہے، مفتی صاحب بہت سلیس زبان لکھتے تھے، ان کے فتاویٰ بھی واضح ہوتے تھے، تحریر بھی خوبصورت تھی، نماز بآجماعت کا بے حد اہتمام کرتے تھے۔

میری ان سے واقفیت کا آغاز اس وقت ہوا جب میں ۱۹۶۱ء میں مفتی العلوم مئو میں داخل ہوا، مفتی صاحب وہاں کے قدیم فضلاء میں تھے اور مفتی العلوم کی فضاؤں میں وہاں کے جن مستفیدین کا نام تذکرے میں آتا تھا ان میں مفتی صاحب سب سے نمایاں سمجھے جاتے تھے، اس وقت تک ان کی کئی کتابیں شائع ہو چکی تھیں، لیکن اس وقت تک میں نے ان کو دیکھا نہیں تھا، البتہ دل میں شوق ملاقات تھا،

ملاقات کا اتفاق دارالعلوم دیوبند آنے کے بعد ہوا، دارالعلوم میں میرا داخلہ ۱۹۶۲ء میں ہوا، اس وقت یہاں حضرت مولانا سلطان الحق صاحب سابق ناظم کتب خانہ دارالعلوم دیوبند کی باغ و بہار مجلس میں علماء و اعیان کی شرکت ہوتی تھی، ہمارے بزرگ حضرت مولانا عبدالجبار صاحب بنارسی، حضرت مولانا سلطان الحق صاحب کے رفیق درس تھے، اس مناسبت سے میری حاضری بھی مولانا کی مجلس میں ہونے لگی، وہاں کے حاضر باشوں میں دیگر علماء کے علاوہ مفتی ظفیر الدین صاحب بھی تھے، اس طرح ان

سے ملاقات کا سلسلہ جاری رہا، ہمارا علاقہ بھی ان کے علاقہ سے قریب ہی ہے اور کچھ مفتاحی کی نسبت، اس لئے ان سے ایک مناسبت قائم ہو گئی۔

آپ کا حلقہ احباب خالص اہل علم کا حلقہ تھا، گفتگو علمی اور معلومات افزاء ہوتی تھی، مزاج میں سادگی اور وقار کے ساتھ بذلہ سنجی بھی تھی، مجموعی اعتبار سے ان کی شخصیت یاد رکھے جانے کے لائق اور آنے والی نسلوں کے لئے نمونہ ہے۔

# لیکر طول عمر و حسن عمل

حضرت مولانا غلام محمد وسطانوی صاحب دامت برکاتہم العالیہ  
رئیس جامعہ اشاعت العلوم اکل کوا، مہارا شتر

الحمد لله رب العالمين والصلوة والسلام على سيد المرسلين  
خاتم النبيين محمد بن عبد الله وعلى آله الطاهرين اما بعد فقد قال  
الله تبارك وتعالى: الذى خلق الموت والحياة ليبلوكم ايكم ا  
حسن عملاً، وهم الغفور الرحيم.<sup>63</sup>

(وہی ہے جس نے موت اور زندگی کو پیدا کیا تاکہ تمہیں  
آزمائے کہ عمل میں کون بہتر ہے، وہ بخشنے والے اور مہربان ہیں)

وقد ورد في الخبر عن النبي الصادق الأبر عن  
عبد الله بن بسرأن اعرابياً قال: يا رسول الله! من خير الناس؟  
قال: من طال عمره وحسن عمله.<sup>64</sup>

(حضرت عبد الله بن بسرؓ سے مروی ہے کہ ایک  
اعرabi، دیہاتی نے آپ صلی اللہ علیہ وسلم سے دریافت کیا کہ اے اللہ کے  
رسول صلی اللہ علیہ وسلم! لوگوں میں سب سے بہتر کون ہے؟ آپ صلی اللہ علیہ  
 وسلم نے ارشاد فرمایا: جس کی عمر طویل اور عمل اچھا ہو)

63 - سورة الملك: ٢

64 - السنن للترمذی: ٣/٧٩٢، رقم الحديث ٨٢٣٢

اسلام نے ہمیں یہ تعلیم دی ہے کہ ہر ذی روح کو موت کا مزہ چکھنا ہے، ”کل نفس ذائقۃ الموت“ موت عدم محس یا فقط سلب حیات کا نام ہے، جیسا کہ بعض جاہل فلاسفہ نے خیال کیا ہے، بلکہ موت ایک مستقل وجودی مخلوق ہے، موت اس صفت وجودی کا نام ہے جو صفت حیات کی ضد ہے، یہی اہل سنت والجماعت کا عقیدہ ہے، جب کہ یہودیوں کا یہ عقیدہ ہے کہ صرف حیات اللہ کی پیدا کی ہوئی ہے، باقی موت تو شیطان نے نافرمانی کر کے پیدا کر دی ہے، اسلام نے اس باطل عقیدہ کا رد کیا ہے۔

### مقصد موت وزیست

قرآن کریم کی جو آیت اوپر پیش کی گئی، اس سے یہ بات روز روشن کی طرح عیاں ہو جاتی ہے کہ ہماری اور آپ کی موت و حیات کا مقصد، حسن عمل کی جانچ اور ابتلاء ہے، کہ کون شخص قیامت کے دن حسن عمل کے ساتھ دربارِ الٰہی میں حاضر ہو کر کامیاب و کامران ہوتا ہے؟ اور کون اس جانچ و ابتلاء میں خائب و خاسر ہوتا ہے؟ معلوم ہوا کہ انسانی زندگی محل عمل یا نظرِ عمل ہے اور حسن عمل ہی اس کی سرخروئی اور سرفرازی کا سبب ہے۔

حسن عمل پر گامزن کرنے والا اہم کردار

انسان کو حسن عمل پر آمادہ کرنے اور اس کا عادی بنانے میں

جہاں توفیق خداوندی اور تربیت والدین کا اہم کردار ہوتا ہے، وہیں اس میں اس کا اپنے اساتذہ اور بزرگوں سے تعلق کا بھی انتہائی اہم اور موثر رول ہوا کرتا ہے۔

### حضرت مفتی صاحبؒ کا تعلق اپنے اساتذہ سے

حضرت مولانا مفتی ظفیر الدین صاحبؒ مفتاحی کا اپنے اساتذہ سے بڑا والہانہ وغایت درجہ خود سپر دگی کا تعلق تھا، آپ خود فرماتے ہیں: عقل و شعور آجائے کے بعد جہاں میں نے درسیات میں اپنی وسعت بھر مخت کی، وہیں الحمد للہ میں نے اپنے اساتذہ کرام اور دوسرے اصحاب فضل و کمال سے بھی علمی رابطہ قائم کیا اور زندگی کے ہر موڑ پر ان سے رہنمائی و رہبری کی درخواست کی، یہ میری خوش بختی تھی کہ انہوں نے میری درخواست منظور کی اور رہنمائی کا فریضہ ادا کیا، یہ ایک حقیقت ہے کہ اگر ان کی توجہ میرے حال پر نہ ہوتی تو شاید میں کامیابی سے ہمکنار نہیں ہوتا اور اب تک جو بھی کام ہوئے ہیں نہ ہو پاتے۔<sup>65</sup>

حضرت مفتی صاحبؒ کے اساتذہ میں جن مشہور و معروف اور نامور شخصیتوں کا تذکرہ اور ان سے آپ کا تعلق، آپ کی تحریر وں میں بکثرت

<sup>65</sup> - مشاہیر علماء ہند کے علمی مراسلے ص ۱

موجود ہے، ان میں سے ایک حضرت مولانا حبیب الرحمن صاحب اعظمی اور دوسرے حضرت مولانا عبداللطیف صاحب نعمانی رحمہما اللہ ہیں۔

حضرت مفتی صاحب اپنے ان اکابر اساتذہ کرام کا بڑا احترام واکرام فرمایا کرتے تھے، ان کے ذکر خیر سے آپ کی زبان ہمیشہ تر رہا کرتی تھی اور آپ زندگی کے ہر موڑ پر ان سے رہنمائی و رہبری حاصل کیا کرتے تھے، چنانچہ آپ خود فرماتے ہیں:

میرے محترم اساتذہ گرام، ارباب علم اور صاحب فضل و کمال علماء عظام ہیں، ان بزرگوں اور مقدس نفوس نے قدم قدم پر سنبھالا دیا، عقل و خرد اور علوم و فنون کے پر کیف و نشاط انگیز باغوں کی سیر کرائی، تہذیب و تمدن اور شائستگی کی شاداب و خوش گوار وادیوں کو طے کرایا اور گھٹنے کے بل چلنے والے بے مایہ انسان کو انگلی پکڑ کر چلنا سیکھایا جس کا نتیجہ یہ ہوا کہ یہ صداقت و حقانیت کے تابناک بیناروں تک پہونچنے کی قوت میسر آئی، ضلالت و گمراہی کی گھاٹیوں سے نکل کر نور ہدایت کی شاہراہ تک آیا اگر کبھی شیطانی و ساوس نے قدموں میں جنبش پیدا کرنے کی کوشش کی تو دل و دماغ کی لازوال عزیمت ابھر آئی، جو ان لقدس ماب بزرگوں کی تحریروں اور تقریروں سے قلب و دماغ میں بس چکی تھی اور جب کبھی بھی خیالات و تصورات کی دنیا میں انقلاب آیا

تو ان بزرگوں کے چند جملوں نے دل کے عزائم کو نور سے بھر دیا<sup>66</sup>

حضرت مفتی صاحب<sup>ؒ</sup> کے اس قطعہ تحریر کے ایک ایک جملے سے اپنے اساتذہ کرام اور بزرگوں کے ساتھ کس قدر تعلق اور احسان شناسی عیاں ہوتی ہے، یہی وہ وصف ہے جو حقیر کو عظیم اور ذرے کو آفتاً و ماهتاب بنادیتا ہے۔

**حضرت مفتی صاحب<sup>ؒ</sup> کا تعلق اپنے بزرگوں سے**

حضرت مفتی صاحب کا اپنے زمانے کے جن مشاہیر ہند سے تعلق رہا ان میں حضرت مولانا سید ابوالحسن علی ندوی<sup>ؒ</sup>، حضرت العلامہ مولانا سید سلیمان ندوی، حضرت مولانا سید مناظرا حسن گیلانی<sup>ؒ</sup>، حکیم الاسلام حضرت مولانا قاری طیب صاحب<sup>ؒ</sup>، حضرت مولانا مفتی عتیق الرحمن صاحب عثمانی<sup>ؒ</sup>، حضرت مولانا سید منت اللہ صاحب رحمانی<sup>ؒ</sup>، حضرت مولانا عبدالصمد صاحب رحمانی<sup>ؒ</sup>، حضرت مولانا سعید احمد اکبر آبادی<sup>ؒ</sup>، حضرت مولا شاہ حلیم اللہ صاحب عطا<sup>ؒ</sup>، حضرت مولانا مفتی کفایت اللہ صاحب<sup>ؒ</sup>، حضرت مولانا حفظ الرحمن صاحب سیوہاروی<sup>ؒ</sup>، حضرت مولانا محمد ادریس صاحب ندوی صاحب نگرائی<sup>ؒ</sup>، حضرت مولانا محمد اسحاق صاحب سندھیلوی<sup>ؒ</sup>، حضرت مولانا محمد یوسف صاحب بنوری<sup>ؒ</sup>، حضرت مولانا عبدالماجد

دریابادی، حضرت مولانا شیخ محمد زکریا صاحب سہارپوری، حضرت مولانا قاضی زین العابدین میر ٹھی، حضرت مولانا نسیم احمد فریدی اور حضرت مولانا سید محمد قادری (چھپرہ) رحمہم اللہ وغیرہ خاص طور پر قابل ذکر ہیں، ان مشاہیر علمائے ہند سے آپ کا جو خصوصی تعلق قائم تھا، اس کا کچھ اندازہ آپ ہی کی مرتب کتابیں ”مشاہیر علمائے ہند کے علمی مراسلے“ سے بخوبی لگایا جا سکتا ہے۔

### درس عبرت

حضرت مولانا مفتی ظفیر الدین صاحب بڑے عالم دین، نامور فقیہ، زبردست مصنف و مرتب، اپنے اکابرین کے معتمد و منظور نظر، دارالعلوم جیسی عظیم الشان درسگاہ کے سینئر مفتی، آل انڈیا مسلم پرنسنل لابورڈ کے تاسیسی اور مجلس عاملہ کے رکن رکین، اسلامک فقہہ اکیڈمی کے صدر عالی قدر، امارت شرعیہ بہار، جھارکھنڈ و اڑیسہ کے معزز رکن شوری اور مختلف دینی درسگاہوں کے سر پرست اور نہ جانے کتنے ارباب افتاء و اہل قلم کے استاذ و مرتب تھے، مقام غور و فکر یہ ہے کہ بیک وقت اتنی ساری خوبیاں آپ میں کیسے پیدا ہوئیں، جبکہ آپ کی پیدائش در بھنگہ شہر سے قریب ایک چھوٹے سے گاؤں ”پورہ نوڈیہا“ میں ہوئی تھی، بظاہر اس کا ایک ہی جواب ہے کہ جب آدمی جہد مسلسل و سعی پیہم کا عادی بن جاتا ہے، اپنے اساتذہ اور بزرگوں کی سر پرستی میں دینی خدمات کو اپنی سعادت سمجھتا ہے، علمی کاموں میں ان کی رہنمائی و مشاورت کو اپنے اوپر

فرض کر لیتا ہے،، اخلاص ولہیت، بے لوٹی و بے غرضی کے ساتھ تعلیم و تعلم میں ہمہ تن مشغول ہو جاتا ہے، تو اللہ پاک اس سے دین کا بڑا کام لیتا ہے، اور اس کی عمر میں برکت کے ساتھ ساتھ اسے حسن عمل کی توفیق بھی عطا کرتے ہیں، جس کی وجہ سے وہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم کے ارشاد گرامی "خیر الناس من طال عمرہ و حسن عملہ" کا مصدقہ بن کر دربار خداوندی میں پہنچ جاتا ہے، حضرت مفتی صاحب کی شخصیت اس کا مصدقہ صادق ہے۔

آج مرحوم و مغفور مفتی صاحبؒ کی سی صفات کے حامل علماء دین دن بدن کم ہوتے جا رہے ہیں، ضرورت ہے کہ ہم آپ کے نقش قدم پر چلیں، انکی صفات و عادات کو اپنائیں، اپنے اساتذہ و بزرگوں سے اپنے تعلقات کو مضبوط و مستحکم بنائیں، ان کی ہدایات و خطوط کے مطابق اپنی خدمات کو انجام دیں، کیوں کہ موجودہ زمانے میں امت کو اس کی بڑی سخت ضرورت ہے۔

اللہ تعالیٰ مفتی صاحبؒ کی بال بال مغفرت فرمائے، انکی تمام دینی خدمات کو شرف قبولیت عطا فرمائیں اپنی رضا و خوشنودی کا ذریعہ بنائے۔ آمین۔

وصلی اللہ تعالیٰ علی خیر خلقہ وآلہ وصحبہ اجمعین۔

(بندہ غلام محمد وستانوی۔ ۲۳۳۱/۵/۶۲)

# ایک عظیم سبق اموزش خصیت کی رحلت

حضرت اقدس مولانا مفتی سعید احمد صاحب پالنپوری دامت برکاتہم  
صدر المدرسین و شیخ الحدیث دارالعلوم دیوبند

۱۳/ مارچ ۲۰۱۷ء بروز پنجشنبہ حضرت مفتی ظفیر الدین صاحب  
مفتی مفتی دارالعلوم دیوبند کی وفات ہو گئی، اِنَّا لِهِ رَاجِعُونَ، اس  
اندوہناک حادثہ کی خبر سننے ہی پورا دارالعلوم غم والم میں ڈوب گیا، حضرت مفتی  
صاحب مرحوم کی وفات صرف ان کے پس ماندگان کے لئے ہی نہیں؛ بلکہ  
دارالعلوم اور مسلمانان ہند کے لئے بھی عظیم ترین حادثہ ہے، علمی و فقہی میدان  
میں بہت بڑا خلأ پیدا ہو گیا ہے، اللہ تعالیٰ امت مسلمہ کو نعم البدل عنایت  
فرمائے! (آمین)

اللہ تعالیٰ نے حضرت مفتی صاحب گوبڑی خصوصیات سے نوازا  
تھا، و سعیت علم، اصابت رائے، خلوص ولہیت، دینی و ملی فکر مندی اور قلم کی تیز  
گامی میں بے مثال تھے، آپ بڑے سادہ نفس، متواضع، مسکین مزاج اور عزلت  
نشینی کے عادی تھے، علمی بے پناہ گہرائی و گیرائی کے با وجود ذرہ برابر بڑائی و خود  
رائی کی خوب محسوس نہ ہوتی تھی، خورد نوازی میں ضرب المثل تھے، طلبہ کو آپ  
سے رابطہ کرنے میں کوئی تکلف نہ ہوتا تھا، آپ کے سبق کی پابندی بھی بے

مثال تھی، تحریر ششگی، سادگی اور آسان نویسی کا نمونہ تھی، مولانا عبدالماجد دریا بادی، مولانا سید سلیمان ندوی، مولانا علی میان ندوی، مولانا مناظر احسن گیلانی، مولانا مدنی اور حضرت حکیم الاسلام قاری محمد طیب صاحب وغیرہ بزرگوں نے آپ کی تصانیف کی خوبیوں کا اعتراف کیا ہے، آپ محدث کبیر حضرت مولانا حبیب الرحمن صاحب اعظمی کے خصوصی شاگرد تھے، چالیس کے قریب تصانیف آپ کی یاد گار ہیں، فتاوی دارالعلوم دیوبند کی بارہ جلدیوں میں ترتیب آپ کی علمی شاہ کار ہے، آپ نے دارالعلوم دیوبند میں موجود مخطوطات کا تعارف دو جلدیوں میں تحریر فرمایا ہے، ترتیب (۵۳) سال تک آپ دارالعلوم میں رہے، مختلف جہات کی خدمات انجام دیں، اللہ تعالیٰ سب کو قبول فرمائے۔ (آمین) حضرت مفتی صاحب علیہ الرحمہ کی زندگی سرتاسر علمی تھی، آپ کے اندر لکھنے پڑھنے کا انہاک قابل رشک تھا، علم و تحقیق اور تصنیف و تالیف کے میدان میں رہنے والوں کے لئے آپ کی زندگی میں، اوقات کی حفاظت، عزلت نشینی اور قلم کی تیز گامی میں بہت بڑا نمونہ موجود ہے، آپ نے خود نوشت سوانح ”زندگی کا علمی سفر“ میں پوری طالب علمی، تدریسی اور قلمی زندگی کو لکھ دیا ہے، اللہ تعالیٰ حضرت مفتی صاحب کی بال بال مغفرت فرمائے اور جنت الفردوس میں اعلیٰ جگہ عنایت فرمائے، آمین، ثم آمین،

# حضرت مفتی ظفیر الدین صاحب سندھی اور کارنامہ

حضرت مولانا مفتی عزیز الرحمن صاحب فتح پوری دامت برکاتہم  
(ممبیٰ) مفتی اعظم مہارا شتر

ہمارے وہ اکابر جنہیں ہم نے اپنی آنکھوں سے دیکھا ان کی روز مرہ کی زندگی کا مشاہدہ کیا حسب توفیق ان سے علمی استفادے کی سعادت حاصل ہوئی اپنے مومنانہ اوصاف اور کردار کی پختگی اور صلابت کے باوجود مزاج اور افتاد طبع کے اعتبار سے عموماً ہر ایک سے جداگانہ پہچان اور الگ الگ رنگ تھا مگر یہ قدر مشترک سب میں نظر آتی ہے کہ وہ اسلاف کی روشن روایات کے امین اور صحیح معنوں میں ان کے علمی وارث ہیں۔

حضرت مفتی ظفیر الدین صاحب مفتاحی علیہ الرحمہ بھی اسی سلسلۃ الذہب کی ایک کڑی تھے، آپ میں سادگی اور وضudاری بدرجہ اتم پائی جاتی تھی، ہٹو بچو والی خوبو سے کوسوں دور تھے، ہر ایک سے اپنا بیت سے ملنا ان کا امتیازی وصف تھا، دارالعلوم دیوبند میں راقم الحروف کی طالب علمی کا دورانیہ بہت مختصر رہا اس وقت تک بحیثیت ایک مصنف کے آپ تمام حلقوں میں معروف ہو چکے تھے، فتاویٰ دارالعلوم کی ترتیب آپ ہی سے متعلق تھی اور کئی جلدیں

طبع بھی ہو چکی تھیں تاہم سرراہ دعا سلام کے علاوہ نہ کبھی مجلس میں حاضری کا کوئی موقع ملانہ تعارف اور جان پہچان کی کوئی صورت پیدا ہوئی، احتقر یوں بھی نہ کسی علمی خانوادے کا فرد تھا نہ کوئی ایسا خاندانی پس منظر رکھتا تھا کہ اس کے حوالے سے اکابر کی توجہات یا تقرب حاصل کرنے کی ہمت کرتا، اس لئے بھی دوسرے اکابر کی طرح حضرت مفتی صاحب کی مجلس میں حاضری کی جرأت کبھی نہ ہو سکی۔

اس کے باوجود طالب علمی کی رسمی تیکمیل کے بعد جب جب دیوبند جانا ہوا اور حضرت مفتی صاحب سے ملاقات کیلئے گیا تو ہمیشہ آپ اس طرح پر تپاک انداز سے ملے گویا برسوں سے جانتے ہوں، اپنا نیت، شفقت، اور خلوص و محبت کا جو مظاہرہ کسی بوریہ نشین بزرگ صاحب علم سے ممکن ہے یاد نہیں آتا کہ کبھی اس میں کوئی کمی محسوس ہوئی، ہم تو حضرت کو زمانہ طالب علمی ہی سے جانتے تھے اور آپ کے علمی اور عملی کمالات سے بھی آشنا ہو چکے تھے، مگر تعارف کبھی نہ ہوا تھا، لیکن آپ کے بر تاؤ اور سلوک کا انداز ایسا تھا کہ شاید آپ سے ہمارا دیرینہ تعلق ہے، علمی و عملی کمالات سے متصف وہ اکابر جو اپنی ہمہ گیریت کی وجہ سے معروف ہوئے اور عوام و خواص میں سے ہر طالب فیض نے ان سے بقدر حوصلہ استفادہ کیا ان کی مثال شہر سایہ دار کی ہے جو ہر تھکے ماندے مسافر کیلئے راحت کا سبب ہوتا ہے، اسلئے یہ حضرات زمان و مکان کی

قیود سے ماوراء ہوتے ہیں اور ان کی ذات خود ان کی شناخت بن جاتی ہے، حضرت مفتی صاحب کی تصنیفات اور علمی فیوض سے بھی ہر خطے اور ہر علاقے کے طلبہ مستفید ہوئے، اور ان کی تحریریں آئندہ نسلوں کے لئے بھی رہنمائی کا سامان بن کر تادیر استفادے کا ذریعہ ثابت ہوں گی، تاہم رسمی تعلق کا ذکر بھی ضروری ہے۔

جو مختصرًا یہ ہے کہ آپ کا تعلق ضلع در بھنگہ صوبہ بہار کے ایک معزز ذی علم گھرانے سے تھا، آپ کے والد کا نام شمس الدین تھا جو ریلوے میں ملازم تھے اور امیر شریعت خامس حضرت مولانا عبدالرحمن صاحب "آپ کے پچاڑا بھائی تھے۔

تعلیم کی ابتداء گھر سے ہوئی، کچھ عرصہ مدرسہ محمودیہ میں اس کے بعد مدرسہ وارث العلوم چھپرہ میں امیر شریعت مولانا عبدالرحمن صاحب کی زیر سرپرستی متوسطات تک تعلیم حاصل کرنے کے بعد مفتاح العلوم مئو میں داخل ہوئے جہاں اس وقت محدث اعظمی حضرت مولانا حبیب الرحمن صاحب، شیخ الحدیث شمس الدین صاحب، شیخ الحدیث مولانا ایوب صاحب، اور مولانا عبداللطیف صاحب نعمانی جیسے اکابر طالبان علوم دینیہ کے لئے مرجع بنے ہوئے تھے، محدث اعظمی کو افراد سازی میں خاص ملکہ حاصل تھا ان کی ہمیشہ یہ کو شش رہتی تھی کہ نوجوان علماء بذات خود علمی مآخذ تک رسائی حاصل

کریں تاکہ ان کی صلاحیتیں کما حقہ اجاگر ہو سکیں، اس غرض سے آپ تنہیہ بھی کرتے اور مناسب رہنمائی بھی فرماتے، چنانچہ ایک مرتبہ جب حضرت ممبئی تشریف لائے ہوئے تھے احقر نے چند احادیث کے متعلق کچھ سوالات کئے، حضرت رحمۃ اللہ علیہ نے پہلے تو خفگی ظاہر کرتے ہوئے فرمایا کہ خود کیوں نہیں دیکھتے کیا ہم ہمیشہ بتانے کیلئے بیٹھے رہیں گے، اس کے بعد بڑی شفقت کے ساتھ مراجع کی نشان دہی بھی فرمائی، حالانکہ مجھے حضرت سے شرف تلمذ بھی حاصل نہ تھا۔

حضرت مفتی صاحب نوراللہ مرقدہ تو محدث اعظمی کے بلا واسطہ شاگرد تھے کئی سال تک آپ نے مفتاح العلوم میں رہ کر تعلیم مکمل کی اور اس دوران اپنے اساتذہ بالخصوص حضرت محدث اعظمی سے بھر پور علمی استفادہ کیا، حضرت محدث اعظمی نے آپ کی صلاحیتوں کا جائزہ لے کر مکمل اور ایسی رہنمائی فرمائی جس کی وجہ سے آپ کا علمی سفر بہت آسان ہو گیا اور آپ علمی و عملی کمالات کی بلندیوں تک پہنچ سکے۔

فراغت کے بعد ایک سال مفتاح العلوم میں درس و تدریس کی خدمات بھی انجام دیں، پھر کچھ عرصہ کے لئے ندوۃ العلماء میں داخل ہوئے وہاں اس وقت شاہ حلیم عطا صاحب، مفکر اسلام حضرت مولانا ابوالحسن علی ندوی اور مولانا اسحاق سندھیلوی وغیرہ اکابر موجود تھے جن سے آپ نے استفادہ کیا مگر

ندوہ کا قیام مختصر رہا، یہیں سے آپ نگرام کے مدرسہ معدن العلوم میں بحیثیت استاذ تشریف لے گئے، نگرام کے علاوہ آپ دارالعلوم معینیہ سانحہ مو نگیر اور جامعہ اسلامیہ ڈا بھیل میں بھی مدرس رہے، اس دوران آپ نے تصنیف و تالیف کا سلسلہ بھی جاری رکھا اور بحیثیت مصنف آپ کی یہ شہرت ہی دارالعلوم دیوبند میں تقرری کا سبب بنا، چنانچہ ۱۹۵۶ء مطابق ۱۴۱۳ھ میں آپ دارالعلوم کے شعبہ تصنیف و تالیف سے منسلک ہوئے پھر دارالعلوم ہی کے ہو کر رہ گئے، اس دوران اسلام کا نظام مساجد اور نظام عفت و عصمت وغیرہ کئی مفید اور علمی کتابیں آپ نے تحریر فرمائیں، حضرت مفتی صاحب کی مطبوعہ تصانیف کی تعداد بھی کم نہیں لیکن ان کے علاوہ بہت کچھ اب تک غیر مطبوعہ بھی ہے، خدا کرے کہ یہ علمی سرمایہ ضائع ہونے سے محفوظ رہے اور طبع ہو کر اہل علم کے ہاتھوں تک پہونچ سکے۔

☆ مفتی صاحب کی تصانیفات میں ایک خاص فکری ربط پایا جاتا ہے، چنانچہ اسلام کا نظام مساجد اور نظام عفت و عصمت کے علاوہ نظام تعمیر سیرت، نظام تعلیم و تربیت، نظام مشیت اور اسلامی حکومت کے نقش و نگاریہ اہم اور مستقل تصانیف ہیں جن کے ذریعے حضرت مفتی صاحب کی علمی بصیرت، آپ کے روشن افکار اور مطالعہ کی پختگی سے بخوبی آگاہی حاصل ہوتی ہے، ہر کتاب میں متعلقہ موضوع سے متعلق اسلامی احکام اور ان کی جامع

ترتیب کے علاوہ اس فکر کی نشاندہی بھی ہوتی ہے جس کے ذریعہ احکام کی غرض و غایت اور افادیت کو بخوبی سمجھا جا سکتا ہے۔

☆ آپ نے خالص فقہی موضوعات کو بھی اپنی تصانیف کا موضوع بنایا، مسائل حج و عمرہ اور جرم و سزا کتاب و سنت کی روشنی میں اسی قبیل کی تصانیف ہیں، جو حضرت مفتی صاحب کے فقہی و علمی رسوخ کا بین ثبوت ہیں، در مختار اور اس کی شرح رد المحتار فقہ حنفی کی بنیادی کتابیں اور فتاویٰ کا اہم مستدل ہیں، مفتی صاحب نے کتاب الطلاق تک در مختار کا ترجمہ بھی کیا ہے، مگر آپ کا سب سے اہم کارنامہ فتاویٰ دارالعلوم کے نام سے دارالعلوم کے مفتی اول حضرت مفتی عزیز الرحمن صاحب عثمانی قدس سرہ کے فتاویٰ کی ترتیب ہے، حضرت مفتی صاحب کے فتاویٰ مختصر اور جامع ہوتے تھے، جو فتاویٰ صرف عوام کے لئے ہوتے ان میں صرف مفتی ہے قول نقل کردیتے تھے حوالہ صرف اہل علم کیلئے ہوتا تھا۔

فتاویٰ دارالعلوم کے نام سے پہلے بھی ایک سلسلہ فتاویٰ غالباً حضرت مفتی محمد شفیع صاحبؒ کے زیر سرپرستی مرتب اور شائع ہو چکا تھا جس کی ترتیب یہ تھی کہ ہر باب میں حضرت مفتی صاحب کے فتاویٰ عزیزاً لمحققین کے عنوان سے اور حضرت مفتی محمد شفیع صاحب کے فتاویٰ امداداً لمحققین کے نام سے یکجا کئے گئے تھے، دارالعلوم کی انتظامیہ نے ۱۳۸۳ھ میں آپ کو مرتب کتب

خانہ کے منصب پر فائز کیا اور اسی دوران حضرت مفتی عزیز الرحمن صاحب قدس سرہ کے فتاویٰ کی ترتیب کی ذمہ داری بھی آپ کو سونپی گئی، مفتی صاحب مرحوم نے بڑی مہارت کے ساتھ انہیں صرف مرتب ہی نہیں کیا بلکہ فقہی مراجع و مآخذ سے جزئیات تلاش کرنے کے بعد ہر فتویٰ کو مدل کرنے کا کارنامہ بھی انجام دیا، چنانچہ فتاویٰ دارالعلوم جدید کے حاشیہ میں کتاب اور متعلقہ ابواب نیز صفحات کی تعیین کے ساتھ جو جزئیات درج ہیں وہ حضرت مفتی ظفیر الدین صاحب کی کاوش ہے اہل علم بخوبی جانتے ہیں کہ اب جس قدر اسے پڑھ کر استفادہ آسان ہے مفتی صاحب کا یہ کارنامہ اس سے کئی گناہ زیادہ دشوار تھا مگر آپ نے اسے بڑی مہارت اور چاپک دستی سے انجام دیا، چنانچہ فتاویٰ کی بارہ جلدیں مکمل آپ ہی کی مرتب کردہ ہیں، حضرت مفتی صاحب کی اس کاوش کی اہمیت کا صحیح معنوں میں وہی اہل علم اندازہ کر سکتے ہیں جو فقہی جزئیات کے تلاش و تتبیع میں دن رات ایک کرتے ہوئے راتوں کی نیندیں قربان کرنے میں راحت محسوس کرتے ہیں، اس میں شک نہیں کہ یہ آپ کا عظیم کارنامہ اور آپ کی علمی عظمت کی شہادت کیلئے کافی ثبوت ہے اگر آپ کچھ اور نہ لکھتے تو یہی ایک کارنامہ آپ کی علمی بقاء کیلئے بہت تھا۔

☆ آپ نے اپنی تصنیف میں دارالعلوم دیوبند اور بعض دوسری دینی تحریکوں کو بھی موضوع بنایا اور اس کا حق بھی ادا

کر دیا ہے، چنانچہ ”دارالعلوم کا قیام اور اس کا پس منظر“ اور تعارف مخطوطات دارالعلوم یہ دونوں کتابیں قیام دارالعلوم کے پس منظر اور مخطوطات کے تعارف کے ساتھ ساتھ دارالعلوم سے آپ کی جذباتی وابستگی کو بھی ظاہر کرتی ہیں، بہار میں امارت شرعیہ کی خدمات کی قدر رواہمیت سے وہ لوگ اچھی طرح واقفیت رکھتے ہیں جنہوں نے امارت کے نظام کو قریب سے دیکھا اور سمجھا ہے، حضرت مفتی صاحب نے دینی جدوجہد کا روشن باب امارت شرعیہ کے نام سے بہار کے باہر بسنے والے مسلمانوں کو بھی امارت کے کارناموں سے باخبر کرنے کی کامیاب جدوجہد فرمائی اور مستقبل کیلئے ایک بہترین علمی ذخیرہ چھوڑ گئے ہیں۔

☆ جماعت اسلامی کے متعلق اکابر دیوبند کے نظریات سے ہم سب واقف ہیں یہ تحریک اپنی ظاہری چمک دمک کے پس منظر میں کتنی خطرناک ہے اس کا اندازہ ان تمام اہل علم کو ہے جنہوں نے غیر جانب داری کے ساتھ اس کا مطالعہ کیا اور سنجیدگی سے اسے سمجھنے کی کوشش کی، مفتی صاحب نے جماعت اسلامی کے دینی رجحانات کے عنوان سے اس سلسلے میں ملت اسلامیہ کی رہنمائی فرماتے ہوئے ملت اسلامیہ پر عظیم احسان فرمایا ہے۔

☆ حضرت مفتی صاحب دارالعلوم سے وابستگی کے بعد مختلف شعبوں سے والبستہ رہے اور جہاں ضرورت محسوس ہوئی انتظامیہ نے پورے اعتماد کے ساتھ حضرت مفتی صاحب کو یکے بعد دیگرے مختلف ذمہ داریاں سونپیں اور دارالعلوم کے

درو دیوار شاہد ہیں کہ آپ نے ہر مرحلے میں کامیابی کے ساتھ اپنی ذمہ داریاں پوری کیں، چنانچہ ۱۳۷۲ھ میں شعبہ تصنیف و تالیف سے وابستہ ہو کر ۱۳۸۳ھ اس شعبہ میں رہے ۱۳۸۴ھ میں آپ کو مرتب کتب خانہ کے عہدے پر فائز کیا گیا اس کے بعد ۱۳۸۴ھ میں ”شعبہ مطالعہ علوم قرآنی“ کے بھی نگرائ مقرر ہوئے، اسی دوران ۱۳۸۵ھ میں رسالہ دارالعلوم کی مجلس ادارت کے رکن مقرر کیے گئے اور اداریہ لکھنے کی ذمہ داری بھی آپ کو سونپی گئی اور تقریباً سترہ سال تک آپ نے پابندی کے ساتھ اہم موضوعات پر کامل غورو فکر کے بعد جو اداریہ تحریر فرمائے اگر انہیں سمجھا کیا جائے تو یہ بھی ایک بیش بہا علمی ذخیرہ ثابت ہو گا۔

حضرت مفتی صاحب کو اللہ تعالیٰ نے بڑی خوبیوں سے نوازا تھا جہاں آپ کامیاب مدرس اور صاحب طرز مصنف تھے، فتاویٰ دارالعلوم کی ترتیب نے آپ کی فقہی بصیرت اور پختگی کو بھی اجاگر کر دیا جس کے بعد آپ فقہ و فتاویٰ میں بھی مرجع عوام و خاص بنے، چنانچہ دارالعلوم کے منتظمین نے ۱۹۹۳ء میں آپ کو مفتی دارالعلوم کے منصب کیلئے منتخب فرمایا اور کچھ عرصہ بعد غالباً حضرت الاستاذ مفتی نظام الدین صاحب کے بعد ہی آپ دارالعلوم کے صدر مفتی مقرر ہوئے اور آخر تک اسی منصب پر فائز رہتے ہوئے پیرانہ سالی کے عوارض کی بنا پر ۲۲ اگسٹ ۲۰۰۸ء کو خود سکدوشی لے کر وطن مالوف

تشریف لے گئے، تا آنکہ ۵/ مارچ ۱۴۰۲ھ مطابق ۲۵/ ربیع الثانی ۱۴۳۲ھ کو یہ روشن ستارہ دنیا کی نگاہوں سے او جھل ہو کر اپنے پیچھے ایک علمی خلا چھوڑ کر گیا، اللہ تعالیٰ ملت کو اس کا نعم البدل عطا فرمائے۔

☆ مفتی صاحب کی فقہی خدمات کا دائرہ بہت وسیع ہے، آپ نے اپنے پسمندگان میں علماء کی ایک بڑی تعداد چھوڑی ہے، جنہوں نے دارالافتاء میں داخل ہو کر حضرت سے علمی استفادہ کیا اس میں کوئی شک نہیں کہ ایک ماہر اور صاحب بصیرت مفتی ہونے کی حیثیت سے اس دور کے اکابر کو بھی آپ پر کامل اعتماد تھا، چنانچہ جب حضرت مولانا منت اللہ رحمانی علیہ الرحمہ کی ایماء پر مسلم پرسنل لاء بورڈ کی جانب سے مجموعہ قوانین اسلامی کی ترتیب کا کام شروع ہوا تو اس کی ترتیب سے لیکر نظر ثانی تک تمام مراحل میں آپ نے بنفس نفس خود بھی حصہ لیا اور دوسرے شریک کار علماء کی رہنمائی بھی فرمائی، اور اس غرض سے آپ کئی ماہ تک خانقاہ رحمانیہ مونگیر میں قیام پذیر رہے، ندوۃ العلماء کے جشن زریں کے موقع پر دارالعلوم ندوۃ العلماء کے کتب خانہ کی ترتیب کیلئے اکابر ندوہ نے آپ ہی کا انتخاب کیا اور اسی غرض سے کئی ماہ تک آپ لکھنؤ میں قیام پذیر بھی رہے۔

☆ فقہہ اکیڈمی کو بھی روز اول ہی سے آپ کی رہنمائی حاصل رہی اور علالت کے باوجود آپ عہدہ صدارت کی ذمہ داریاں آخر تک سنبھالتے

ہوئے اس دنیا سے رخصت ہوئے، دو سال پہلے جب جامعہ مظہر سعادت ہانسوت میں فقہ اکیڈمی کا سیمینار ہوا تو آپ دارالعلوم سے سبکدوش ہو کر وطن تشریف لے جا چکے تھے مگر سیمینار میں شرکت کیلئے بطور خاص ہانسوت تشریف لائے اور آخر میں خطاب بھی فرمایا، جو حضرات وہاں موجود تھے سب کو احساس تھا کہ یہ الوداعی خطاب ہے اور شاید اب یہ چراغ سحر بجھنے ہی والا ہے، آپ کا درد مندانہ لہجہ اور قیمتی نصیحتیں اب بھی کانوں میں گونج رہی ہیں، ایک مسافر جو منزل کے قریب پہنچ چکا تھا اپنے پیچھے آنے والوں کو بہ زبان حال راستے کے نشیب و فراز سے آگاہ کرتے ہوئے یہ بھی بتا رہا تھا کہ میں تو اب کچھ عرصہ کا مہماں ہوں مگر میں نے جو علمی راستہ طے کیا ہے تم لوگ اس سے انحراف نہ کرنا۔

### حق مغفرت کرے عجب آزاد مرد تھا

☆ اپنی سادگی اور درویشانہ زندگی کے باوجود حضرت مفتی صاحب علمی خدمات کے تمام شعبوں میں انتہائی اہم مقام کے حامل نظر آتے ہیں، علوم کی رسمی تیکیل کے بعد جہاں آپ تدریس کے میدان میں نمایاں دیکھائی دیتے ہیں وہیں تصنیف و تالیف کے شعبے میں بھی بلند مرتبت ہیں، تصنیفات بھی متنوع ہیں جن میں ایک خاص فکری ربط پایا جاتا ہے، اسلامی احکام کی آپ اس طرح ترجمانی کرتے ہیں کہ متعلقہ موضوع میں جو اصولی

ہدایات ہیں اور ان سے جو نظام تشکیل پاتا ہے وہ سب بخوبی واضح ہو جائے، علمی خدمات میں فقہ و فتاویٰ کا موضوع سب سے زیادہ اہمیت رکھتا ہے اس کا حق اسی وقت ادا ہوتا ہے جب انسان خون جگر جلانے اور راتوں کی نیند قربان کر دینے کا حوصلہ رکھتا ہو، حضرت مفتی صاحب نے یہ بھی کر دیکھایا اور اتنا ہی نہیں اپنی صلاحیتوں کو بروئے کار لاتے ہوئے اس مقام تک پہنچے کہ دارالعلوم کے صدر مفتی مقرر ہوئے۔

### ایک عظیم اسلامی مفکر

☆ ان کی تصانیف انہیں اسلامی مفکر بھی ثابت کرتی ہیں یہ الگ بات ہے کہ ان کے پاس کوئی ایسا حلقة نہ تھا جو رات دن آپ کی مفکرانہ عظمت کی قصیدہ خوانی کرتا اور اس طرح وہ دور حاضر کے اسلامی مفکر تسلیم کرنے جاتے تاہم علم کے ایسے بے لوث خدمت کرنے والوں کی عظمت کیلئے یہ کافی ہے کہ وہ تو اپنا ڈھنڈ ورہ نہیں پیٹتے مگر قدرت خود دنیا والوں کو ان کی عظمت کے تسلیم کرنے پر مجبور کر دیتی ہے، حضرت مفتی صاحب کے حالات زندگی اسی محور پر گردش کرتے نظر آتے ہیں۔

حضرت مفتی صاحب کی علمی مصروفیات ایسی رہیں کہ عام طور سے لوگ اس امر سے ناواقف ہیں کہ سلوک و تزکیہ یعنی احسان اور تصوف کے مقامات بھی آپ طے کر چکے تھے، چنانچہ سب سے پہلے آپ شیخ الاسلام حضرت

مدنیؒ سے وابستہ ہوئے اور حضرت مدنی علیہ الرحمہ کے بعد حکیم الاسلام قاری محمد طیب نور اللہ مرقدہ سے بیعت کی، اور حضرت قاری صاحبؒ سے ہی آپ کو اجازت بیعت بھی حاصل ہوئی لیکن اس کے باوجود آپ نے اپنی مصروفیات میں پیری مریدی کے مشغله کا اضافہ نہیں کیا، اس سے بھی ان کے مزاج کی سادگی اور استغناہ کا اندازہ کیا جاسکتا ہے۔

## فکری اعتدال

مفہیم صاحب کے مزاج میں جو اعتدال تھا وہ بھی انہیں بہتلوں سے ممتاز کرتا ہے، ان کی مرنجا مرنج شخصیت تھی جس نے انہیں اس طوفان میں بہنے سے محفوظ رکھا جو دارالعلوم کی تاریخ کا ایک اندوہناک سانحہ ہے باوجود یہ کہ حضرت قاری صاحبؒ سے مسلک تھے اور اسے آپ نے چھپایا بھی نہیں اس کے باوجود دونوں جانب کے اکابر سے آپ کے تعلقات خوشگوار رہے، اور آپ پورے علمی وقار کے ساتھ اپنے علمی مشاغل میں مصروف رہ کر اپنے فرانسیسی منصبی انجام دیتے رہے، اور اسی ماحول میں منصب افتاء پر آپ کی تقریری ہوئی اور اس کے بعد ہی آپ صدر شعبہ بھی مقرر کئے گئے اور جب سبکدوش ہوئے تو مکمل احترام اور وقار کے ماحول میں اپنی پیرانہ سالی کے عوارض کی وجہ سے خود سبکدوشی لی، مفہیم صاحب کی زندگی کا یہ دور بعد والوں کیلئے عملی سبق ہے۔

☆ حضرت مفتی صاحب کے تلامذہ کی تعداد بظاہر مختصر ہے، مگر جو ہے ان میں بڑی تعداداً یہی اہل علم کی ہے جو پورے انہاک کے ساتھ علمی خدمات میں مصروف ہیں، چنانچہ دارالعلوم ندوۃ العلماء کے موجودہ مہتمم اور البعث الاسلامی کے مدیر حضرت مولانا سعید الرحمن اعظمی صاحب حضرت مفتی صاحب کے ارشد تلامذہ میں سے ہیں، تو دارالعلوم کے دارالافتاء میں داخل ہو کر آپ سے استفادہ کرنے والوں کی ایک بڑی تعداد ہے، جس نے دارالافتاء میں تقرری کے بعد آپ کے سامنے زانوئے تلمذیت ہے کیا اور آپ سے فتاویٰ نویسی کی باب میں بقدر حوصلہ استفادہ بھی کیا اور ان تلامذہ میں ایک کثیر تعداد ایسے علماء کی ہے جو مختلف مقامات پر علمی و فقہی خدمات کی ادائیگی میں مصروف ہیں اور جہاں ہیں ممتاز مقام کے حامل ہیں، اگر یہ سب پورے انہاک اور خلوص کے ساتھ اپنے علمی سفر میں گامزن ہیں اور ملت نے ان کی قدر شناسی کی تو امید ہے کہ ہم قحط الرجال کے اندیشے سے محفوظ رہیں گے، کیونکہ ان نوجوان علماء میں ایسے قیمتی ہیرے بھی پائے جاتے ہیں جو مناسب ماحول ملنے کی صورت میں اسلاف اور اکابر کی جانشینی کی مکمل صلاحیت رکھتے ہیں، اللہ کرے ہماری یہ متعار گراں مایہ حالات کے تپھیروں میں گم ہو کر نہ رہ جائے۔

☆ مفتی صاحب کے پسمند گان سے مجھے ذاتی واقفیت تو نہیں

ہے لیکن غائبانہ اتنا معلوم ہے کہ صاحبزاد گان میں سے بڑے صاحبزادے احمد

سجاد صاحب وطن مالوف ہی میں شعبہ تدریس سے وابستہ ہیں، دوسرے صاحبزادے ابو بکر عباد دہلی یونیورسٹی میں شعبہ اردو کے اسٹینٹ پروفیسر ہیں، جب کہ تیسرے صاحبزادے حماد صاحب بھی تعلیمی شعبہ سے وابستہ اور رانچی کے کسی مدرسہ میں استاذ ہیں، یہ سب دینی علوم کے سند یافتہ بھی ہیں بجا طور پر توقع کی جاسکتی ہے کہ یہ حضرات جہاں بھی ہیں حضرت مفتی صاحب کی زندگی کے تابندہ نقوش کو سامنے رکھتے ہوئے اپنے علمی میدانوں میں کامیاب ثابت ہونگے اور ان روایات کو بھی زندہ رکھیں گے جو ہمارے اکابر کا امتیاز ہیں اور جن کی پیروی نے حضرت مفتی صاحب کو وہ علمی وقار عطا کیا کہ جو لوگ مفتی صاحب سے واقفیت رکھتے ہیں ان میں سے بہتلوں کو یہ حسرت ہوگی کہ کاش ہمیں بھی یہ علمی اور عملی بلندیاں نصیب ہوں، اللہ تعالیٰ حضرت مفتی صاحب کے درجات کو بلند سے بلند تر کرے اور ان کے ذکر جمیل کو بعد والوں کیلئے درس عمل بنائے۔

ع ایں دعا از من واز جملہ جہاں آمین باد

# اپک مثالی شخصیت

حضرت مولانا مفتی عبد اللہ المظاہری دامت برکاتہم  
بانی و ناظم جامعہ ظہر سعادت، ہانسوٹ، بھروسہ، گجرات  
حضرت مولانا مفتی ظفیر الدین صاحب مفتاحیؒ ملک کے  
نامور اور ممتاز عالم دین تھے، جنہوں نے خاموشی اور سادگی کے ساتھ رجال سازی  
اور مردم گری کا ذریں کارنامہ انجام دیا، درس و تدریس کے ساتھ قرطاس و قلم سے بھی  
زندگی بھر رہتے رہا، اور متعدد گراں قدر علمی و تحقیقی کتابیں آپ کے قلم سے منضمه  
شہود پر آئیں، اسلوب نگارش اس قدر سلیس اور عمدہ تھا کہ علامہ سید سلیمان ندوی  
ؒ مولانا مناظر حسن گیلانی، مولانا عبد الماجد دریا آبادی، حضرت قاری محمد طیب صاحبؒ اور  
مولانا سید ابوالحسن علی ندویؒ جیسے مشاہیر اہل قلم نے آپ کے طرز تحریر کی ستائش کی۔ ملی  
کاموں میں بھی ہمیشہ پیش پیش رہے، جنگ آزادی جب آخری مرحلے پر تھی، اس وقت  
آپ نے انگریزوں کے خلاف زبردست مورچہ کھول رکھا تھا، صفا اول کے طلبہ لیڈر ان  
میں شامل تھے، چنانچہ انگریزوں نے اس وقت آپ کے خلاف بھی گرفتاری کا وارنٹ

جاری کر رکھا تھا، لیکن آپ انگریزوں کے ہاتھ نہیں لگے، آزادی کے بعد بھی ملی ذمہ داریاں نبھاتے رہے، آل انڈیا مسلم پر سنل لاء بورڈ کے رکن تا سیسی اور کئی ملی و دینی تحریکوں کے قائدین میں شامل تھے۔

علم و فضل کی گہرائی و گیرائی کے ساتھ سادگی اور تواضع نے محبوبیت کے خاص مقام پر پہنچا دیا تھا، ہمیشہ چھوٹوں کی حوصلہ افزائی کر کے انہیں آگے بڑھانے کا کام کرتے تھے، اس طرح افراد سازی کا قابل قدر کارنامہ انجام دیا، ہمارے مدارس اور دینی جامعات سے آہستہ آہستہ اس وصف کے حامل افراد اٹھتے جا رہے ہیں، مقررہ نصاب پڑھا کر بڑی بڑی سندیں دیئے جانے کو، ہی کامیابی کا معیار سمجھا جانے لگا ہے، لیکن پوری دلسوzi کے ساتھ تعلیم و تربیت اور شخصیت پر توجہ نہیں دی جاتی ہے، اس لیے معاشرہ میں یہ اپنا وہ کردار نہیں ادا کر پائے جس کے حوالہ سے ہمارے اکابر کی شخصیات نمایاں تھیں۔

جامعہ مظہر سعادت، ہنسوٹ کو حضرت مفتی ظفیر الدین صاحبؒ کی قدم رنجائی کی سعادت حاصل ہے، دارالعلوم مالٹی والا بھروچ میں منعقد ساتویں فقہی سیمینار میں شرکت کے بعد فقیہ النفس حضرت مولانا قاضی مجاہد الاسلام صاحبؒ کے ہمراہ آپ بھی جامعہ ہنسوٹ تشریف لائے تھے، یہاں ایک دو روز قیام فرمایا، یہاں کی

تعلیمی و تربیتی سرگرمیوں کا قریب سے مشاہدہ کرنے کے بعد حوصلہ افزائی کے کلمات اور دعاوں سے نوازا، اس کے علاوہ بھی کئی مقامات پر مفتی صاحب سے شرف ملاقات حاصل ہوا، ہر مرتبہ انہیں مجسم اخلاق اور مشفق و مرتبی پایا۔

ضرورت تھی کہ ایسی مفتی نامنیم شخصیات کے تذکرے اور کارنامے محفوظ کر دیئے جائیں تاکہ موجودہ اور آئندہ نسل اس سے روشنی حاصل کرتی رہے۔ مجھے خوشی ہے کہ ممتاز صاحب قلم اور صاحب نظر عالم دین جناب مولانا اختر امام عادلؒ ایک خصوصی مجلہ شائع کر رہے ہیں، جو مفتی صاحب مرحومؒ کی زندگی کے مختلف گوشوں کو محیط ہو گا، انشاء اللہ، مولانا کی یہ کوشش انتہائی قابل قدر ہے، انہوں نے رفتگان کے نام نیک کو باقی رکھنے کی کوشش کر کے خود اپنے لئے بقا کا سامان کر لیا ہے۔

نام نیک رفتگان ضائع مکن = تابماند نام نیکت برقرار

میں اس کاوش پر مولانا کو دل کی گہرائیوں سے مبارک باد پیش کرتا ہوں اور دعا گوں ہوں کہ اللہ پاک حضرت مفتی صاحب کو غریق رحمت کریں، ان کے حسنات کو قبول فرمائیں اور نسل نوان کی زندگیوں سے روشنی حاصل کرتی رہے۔ آمین۔

# وَهُوَ الَّذِي دَأَثَ مِنْ إِلَيْكَ الْجَهَنَّمَ لِنَهَىٰ

جناب مولانا مفتی محمد ثناء الہدی صاحب قاسمی  
 نائب ناظم امارت شرعیہ چلواری شریف پٹنہ  
 میں یہاں کیوں آیا ہوں؟ صرف اسلئے کہ آپ لوگوں سے  
 اپنی مغفرت کے لئے کہوں، اللہ مجھے معاف کر دیگا، نا، میرے اتنے شاگرد  
 ہیں، سب دعا کریں گے تو ضرور مغفرت ہوگی، المعہد العالی ہاں میں اپنی آخری  
 تقریر میں آخری سفر امارت کے موقع پر حضرت مفتی ظفیر الدین صاحبؒ نے  
 طلبہ سے خطاب کرتے ہوئے خود کلامی کے انداز میں یہ بات کہی۔ ہم لوگ  
 انہیں تدریب افقاء و قضاء کے طلبہ کے سامنے محاضرہ کے لئے لے گئے  
 تھے، لیکن وہ مسلسل انہیں جملوں کا تکرار کر رہے تھے، ہم نے لڑکوں کو سوال  
 کے لئے ابھارا، تاکہ سوال کرنے پر ان کی توجہ دوسری طرف ہو جائے، ایک  
 لڑکے نے سوال کیا، آپ نے جدوجہد آزادی میں حصہ لیا تھا، کچھ اس کے بارے  
 میں بتائیں، کہنے لگے اس سے تمہاری عاقبت کا کیا تعلق ہے؟ آخرت، مغفرت، فکر  
 عاقبت یہ وہ خیالات تھے جو ان کے ذہن و دماغ پر آخری مہ وسال میں چھائے  
 ہوئے تھے، ان کی ساری خدمات کو تھوڑی دیر کے لئے نظر انداز کر دیں تو یہ

خیالات بجائے خود مغفرت کے لئے کافی ہیں، مالک کائنات بنیوں کے انداز میں حساب کچھ تھوڑے ہی کرتا ہے اس کو مغفرت کیلئے ایک بہانہ چاہئے، اور جب دل و دماغ، خیال و ادراک، ذوق و وجدان پر فکر آخرت غالب آجائے تو یہ مغفرت کے لئے قوی بہانہ بن جاتا ہے اور حضرت مفتی صاحب کا تو بارگاہ خداوندی میں لمحہ لمحہ وقف رہا تھا اور انہوں نے زندگی کے زیادہ تر ایام اعلاء کلمۃ اللہ کی جدوجہد میں صرف کیے تھے۔

مولانا مرحوم بڑے عالم دین، نامور فقیہ، عظیم مفتی، اچھے استاذ، شفیق و مہربان مریبی اور بہترین مشیر تھے، ان کی اصابت رائے، دور رس اور دور بین نگاہ، استحضار علم، تواضع، انکساری اور مرجا مرجخ شخصیت کا سبھی لوہا مانتے تھے، وہ تقریر کے بہت آدمی نہیں تھے، لیکن ان کی گرمی تحریر اور اثر آفرینی کے سبھی قائل تھے، اسلامی تشخص اور تہذیب و ثقافت ان کا دوسرا موضوع تھا، اسلام کا نظام عفت و عصمت، اسلام کا نظام مساجد، اسلام کا نظام امن، اسلامی حکومت کے نقش و نگار، تذکرہ مولانا عبدالرشید رانی ساگری، امارت شرعیہ دینی جدوجہد کا روشن باب، حکیم الاسلام اور ان کی مجالس، مشاہیر علماء دیوبند، اسلامی نظام معيشت، تاریخ المساجد، اسوہ حسنة، مصائب سرکار دو عالم، زندگی کا علمی سفر نامہ، جزا و سزا قرآن و حدیث کی روشنی میں، حیات گیلانی، دارالعلوم کے سو سال، اکا بر کی علمی مراسلت، تذکرہ مولانا عبدالطیف نعماںی ان کی مقبول

و معروف کتابیں ہیں، مولانا سید سلیمان ندویٰ، مولانا مناظر ا حسن گیلانی، مولانا عبد الماجد دریابادیٰ، مولانا علی میاں ندویٰ ان کی تحریروں کے بڑے مدح اور قدر داں تھے، آخری دنوں میں ان کے گھر پر عیادت کے لئے گیا تو فرمانے لگے دعا کرو اب اللہ تعالیٰ اٹھا لے، آنکھ سے دیکھ نہیں سکتا، ہاتھ سے قلم نہیں پکڑ سکتا، توزندگی کا کیا فائدہ ہے؟ دیر تک پرانی یادیں تازہ کرتے رہے، حضرت مولانا مفتی ظفیر الدین صاحبؒ مفتاحی کی پیدائش ۱۹۲۶ء میں در بھنگہ شہر سے متصل پورہ نوڈیہا گاؤں میں ہوئی، ابتدائی تعلیم گھر پر حاصل کرنے کے بعد مدرسہ محمدیہ راج پور ترائی نیپال اور مدرسہ وارث العلوم نیا بازار چھپرہ آگے کی تعلیم کے لئے تشریف لے گئے، اعلیٰ تعلیم کے لئے انہوں نے مدرسہ مفتاح العلوم موئی میں داخلہ لیا اور فراغت وہیں سے حاصل کی، مفتاح العلوم سے ان کی محبت اس قدر تھی کی مفتاحی ان کے نام کا جزو بن گیا تھا، انہوں نے مولانا حبیب الرحمن اعظمی اور مولانا عبدالطیف نعمانی سے کسب فیض کیا، یہ حضرات ان کے تقویٰ و طہارت کے ساتھ انکے علم پر بھی اعتماد کرتے تھے۔ اسی بنیاد پر مفتاح العلوم میں کچھ دن مدرس بھی رہے، انہوں نے درس و تدریس کا کام نگرام لکھنؤ، دارالعلوم معینیہ سانحہ (بیگوسرائے) میں بھی انجام دیا، امیر شریعت رابع مولانا سید منت اللہ رحمانیؒ تحریک پر انہوں نے جامعہ رحمانی کی ایک کانفرنس میں اپنا مقالہ پیش کیا، حکیم الاسلام حضرت مولانا قاری محمد طیب

صاحب<sup>ر</sup> نے اسے پسند کیا اور یہی سبب ان کے دارالعلوم دیوبند جانے کا  
بنا۔ جشن زرین دارالعلوم ندوۃ العلماء کے موقع سے علمی نمائش کی ترتیب کے  
لئے حضرت مولانا علی میاں<sup>ر</sup> نے ان کا انتخاب کیا، مجموعہ قوانین اسلامی کی  
ترتیب میں امیر شریعت راجح مولانا سید منت اللہ رحمانی نے ان سے کام  
لیا، حضرت قاضی مجاہد الاسلام قاسمی صاحب<sup>ر</sup> کے انتقال کے بعد اسلامک فقہ  
اکیڈمی کی صدارت انہیں تفویض کی گئی وہ ۱۹۵۶ء میں دارالعلوم دیوبند کے  
کتب خانہ سے منسلک ہوئے، اور دارالعلوم کے عظیم کتب خانے کو لائبریری کے  
اصول کے مطابق مرتب کیا، فتاویٰ دارالعلوم دیوبند کی بارہ جلدیوں کی  
ترتیب، مأخذ اور حوالہ کا اندرجانہ کے زریں کارنامے ہیں، ۱۹۸۱ء سے ۱۹۸۳ء تک  
دارالعلوم کے شعبہ دارالافتاء میں فتاویٰ نویسی اور تدریس سے وابستہ  
رہے، ۱۹۸۳ء میں راقم الحروف نے ان سے تمرین افتاء کے ساتھ در مختار کا  
درس بھی لیا۔

انقلاب دارالعلوم دیوبند کے بعد جو یلغار ان کے کمرے پر  
ہوئی اس میں بہت سارے ان کے مسودات اور اعلیٰ نوادرات ضائع ہو  
گئے، ایک دو روز کے بعد میں نے بہت سارے اوراق اور مطبوعہ کتابوں کی  
پلیٹیں مختلف لوگوں کے پاس سے جمع کر کے اہتمام کے حوالہ کیا، لیکن تاریخ کا  
بڑا المیہ ہے کہ وہ مسودات ان کو نہ مل سکے، ان مسودات میں ان کی تفصیلی

آپ بیتی اکابر کے خطوط وغیرہ تھے، اس علمی ضیاع نے ان کو اندر سے توڑ کر رکھ دیا۔

حضرت مفتی صاحب نے میری تین کتابوں پر پیش لفظ اور مقدمات لکھے، نئے مسائل کے شرعی احکام پر ان کا مقدمہ بڑا وقیع ہے، یادوں کے چراغ اور نقد معتبر پر بھی ان کے کلمات ہمارے لئے حوصلہ افزائی کا باعث بنے، ان کی طویل علمی خدمات کا زبانی اعتراف تو سبھی نے کیا، لیکن اعتراف کا ایوارڈ صرف مولانا محمد رضوان القاسمی<sup>ؒ</sup> نے دارالعلوم سبیل السلام حیدر آباد میں پیش کیا، انہیں امارت شرعیہ اور اکابر امارت شرعیہ سے خصوصی تعلق تھا، وہ پوری زندگی امارت شرعیہ کی مجلس شوریٰ، ارباب حل و عقد کے رکن رہے، صحت جب تک رہی پابندی سے مجلسوں میں شریک ہوتے رہے، حضرت امیر شریعت مولانا سید نظام الدین صاحب اور انکے دو طرفہ تعلقات آپ سے اکرام و احترام، محبت و اعتماد پر قائم تھا، ناظم امارت شرعیہ مولانا انیس الرحمن صاحب قاسمی سے استادی اور شاگردی کا تعلق تھا۔ حضرت ناظم صاحب بھی اسے برتا کرتے تھے، مولانا مفتی ظفیر الدین مفتاحی صاحب<sup>ؒ</sup> کی عقیدت کا بڑا مرکز حضرت مولانا سید محمد ولی رحمانی نائب امیر شریعت کی ذات گرانی تھی وہ انہیں اپنی کبر سمنی کے باوجود (پیر جی) کہا کرتے تھے اور نائب امیر شریعت بھی ان کا غیر معمولی احترام کرتے تھے۔

دارالعلوم دیوبند میں ان کے یار غار اور ہم دم و ہم نشیں  
 حضرت مولانا محمد حسین بہاریؒ کی ذات گرامی تھی، دونوں میں اس قدر یارانہ تھا  
 کہ آج کے دور میں اس کی مثال نہیں ملتی، علامہ بہاریؒ کے انتقال کے بعد وہ  
 مزید بجھ گئے تھے، اب ان کا راز داں دارالعلوم میں کوئی نہ تھا، ادھر علالت کا  
 سلسلہ جاری تھا، مولانا کے صاحب زادے احمد سجاد نے دباؤ دیا کہ آپ دارالعلوم  
 سے استعفی دے کر گھر تشریف لائیں، ہم لوگ آپ کی خدمت کریں  
 گے۔ چنانچہ بادل ناخواستہ مستعفی ہو کر وطن مالوف پورہ نوڈیہا تشریف  
 لائے، دو سال سے زائد زندہ رہے اور صاحب فراش رہے۔

بالآخر ۲۵/ ربیع الثانی ۱۴۳۲ھ مطابق ۳۱ مارچ ۲۰۱۱ء بروز

جماعت بوقت ۳ بجے شام پچاسی سال کی عمر میں روح قفس عصری سے پرواز  
 کر گئی، پورے ہندستان میں بڑے پیمانے پر اسے علمی خسارہ مانا گیا، اور موت العالم  
 کا صحیح مصدق قرار پایا۔ جنازہ کی نماز ۲۶/ ربیع الثانی ۱۴۳۲ھ کو نوبجے دن میں  
 جمعہ سے قبل ہوئی، دفتر امارت شرعیہ سے ایک وفد ناظم امارت شرعیہ مولانا  
 انیس الرحمن صاحب کی قیادت میں (جس میں امارت کے ذمہ داران اور  
 المعہد العالی کے طلبہ بھی تھے) تجهیز و تکفین میں شرکت کی۔ جنازہ ان کے عزیز  
 اور خاص تربیت یافتہ مولانا سعود عالم قاسمی سابق صدر شعبہ دینیات مسلم  
 یونیورسٹی علی گڑھ نے پڑھائی اور ہزاروں سو گواروں کی موجودگی میں مدرسہ

شمس العلوم پورہ نوڈیہا کے احاطہ میں اس قیمتی خزینے کو دفینہ بنادیا گیا، پسمند گان میں تین لڑکے مولانا احمد سجاد قاسمی، مولانا حماد قاسمی، اور ڈاکٹر ابو بکر عباد وغیرہ ہیں، اللہ سے دعا ہے کہ وہ ان کی مغفرت فرمائے اور پسمند گان کو صبر جمیل دے (آمین) سدار ہے اللہ کا نام ☆☆☆

# اس کی امیدیں قلیل، اس کے مقاصد جلیل

جناب مولانا نور الحق رحمانی صاحب  
 استاذ المعهد العالی امارت شرعیہ پھلواری شریف پٹنہ  
 جنہیں دنیا مولانا مفتی ظفیر الدین صاحب مفتاحی کے نام سے  
 جانتی ہے بڑی حد تک وہ علامہ اقبال کے اس شعر کا مصدقہ تھے، لیکن ان کی  
 سادگی و بے نفسی، ظاہری وضع قطع، تواضع و انکساری، تکلف و تصنع سے دوری اور  
 مرنجا مرنج طبیعت کو دیکھ کر شاید ہی کوئی اندازہ کر سکتا تھا کہ یہ وہی اسلامی  
 اسکالر، بلند پایہ فقیہ و مفتی صاحب طرز انشاء پرداز، درجنوں اہم کتابوں کے  
 مصنف اور بین الاقوامی شہرت کے حامل عالم دین مفتی ظفیر الدین مفتاحی  
 ہیں، اور میں سمجھتا ہوں کہ ان کی عظمت کاراز ان کی یہی سادگی اور خاک  
 ساری تھی، جس نے انہیں اس عظیم مقام پر پہونچایا کہ وہ ازہر الہند کے مفتی  
 عظم و استاذ افتاء، امارت شرعیہ کی مجلس شوریٰ اور مجلس ارباب حل و عقد کے  
 رکن رکین، اسلامک فقہ اکیڈمی انڈیا کے صدر اور آل انڈیا مسلم پرنسپل لاء کے  
 رکن تاسیسی جیسے اہم مناصب پر فائز ہوئے۔

اللہ کے جو نیک بندے ایمانی صفات سے آراستہ، اللہ کی

معرفت سے سرشار، دنیا کی حقارت و بے شانی و ناپائداری سے آشنا، آخرت کے دائیگی فوز و فلاح کے لئے سرگردان، دین حق کی حقانیت و صداقت کو اقوام عالم پر واضح کرنے اور انسانیت کی کشتنی کو ساحل نجات تک پہونچانے کے لئے ہمیشہ فکر مند اور کوشش رہتے ہیں، ان کا یہی حال ہوتا ہے، ہمارے اسلاف کرام کی پاکیزہ زندگی اسی سادگی، اولو العزمی اور تحری علمی سے عبارت تھی، ہمارے حضرت مفتی صاحب <sup>ح</sup> سلف صالحین کی خصوصیات اور پاکیزہ روایات کے وارث اور ان کے علوم و فنون اور درد مندی و فکر مندی کے امین تھے، علمائے حق کی زندگی تعلیش و تعمیم سے کوسوں دور ہوتی ہے، زہدو قناعت اور استغنا عن الخلق ان کا شعار ہوتا ہے، دنیا کی ظاہری چمک دمک ان کی نگاہوں کو خیرہ نہیں کرتی، حضرت مفتی صاحب <sup>ح</sup> کو جن لوگوں نے قریب سے دیکھا ہے وہ اس بات کی شہادت دیں گے کہ وہ بقیۃ السلف کہلانے کے مستحق تھے، (ولازکی علی اللہ احدا) انہوں نے پوری زندگی (جو پچاسی سال پر پھیلی ہوئی ہے) دین کی خدمت، شرعی علوم کی نشر و اشاعت، نئی نسل کی تعلیم و تربیت، فتوی نویسی اور تصنیف و تالیف میں گزاری، پچاس سے زائد کتابیں تصنیف فرمائیں اور ساٹھ سال سے زیادہ عرصہ اپنے علم و عمل اور زبان و قلم سے اسلام کی بھرپور ترجمانی کا اہم فریضہ انجام دیا، اور اپنی مخلصانہ خدمات کاصلہ پانے کے لئے ۲۵/ ربیع الثانی ۱۴۳۲ھ کو اپنے خالق و مالک سے جاملے۔ رحمہ اللہ رحمة واسعہ وادخلہ

فسیح جنابہ۔

حضرت مفتی صاحب کی عظمت کا راز کیا ہے؟ ان کی شخصیت اور خدمات کے نمایاں پہلو کیا کیا ہیں؟ ان کی شخصیت کی تعمیر میں کیا اسباب و عوامل کا فرماتھے، انہوں نے اپنے وقت کا استعمال کس طرح کیا؟ اور پوری امت اور انسانیت کے لئے کیا تخفہ اور سرمایہ چھوڑ گئے، اور ان کے تین ان کے شاگردوں، عقیدت مندوں، اور پس ماندگان کی ذمہ داریاں کیا ہیں؟ اس مضمون میں اس پہلو پر اختصار کے ساتھ روشنی ڈالنے کی کوشش کی گئی ہے۔

انسانی شخصیت کی تعمیر و ترقی میں جو عوامل کا فرماتھے ہیں ان میں والدین، خاندان، تعلیمی ادارے، اساتذہ و مریبین اور پھر تعلیمی مراحل سے فراغت کے بعد میدان کا اور راہ عمل کے انتخاب کا بڑا خل ہوتا ہے۔

### خاندان و وطن

حضرت مفتی صاحب کا تعلق صوبہ بہار کے ایک مردم خیز ضلع در بھنگہ سے ہے، در بھنگہ شہر سے پانچ کیلو میٹر کے فاصلے پر جہت مشرق میں واقع ایک گاؤں پورہ نوڈیہا کو آپ کے مولد و مسکن ہونے کا شرف حاصل ہے، آپ کی نسبت شیخ صدیقی گھرانے سے ہے، جو ماشاء اللہ ایک علمی و دینی گھرانہ ہے، امارت شرعیہ کے پانچویں امیر شریعت حضرت مولانا عبدالرحمن صاحب ”اسی خاندان کے گل سر سبد ہیں، جو بہار کے ایک جلیل القدر عالم دین

اور صاحب نسبت بزرگ تھے، وہ مفسر قرآن حضرت مولانا ریاض احمد صاحب<sup>ر</sup> کے شاگرد رشید اور خلیفہ مجاز تھے، حضرت مولانا عبدالصمد رحمانی<sup>س</sup> سابق نائب امیر شریعت کے وصال کے بعد حضرت امیر شریعت رانع مولانا سید منت اللہ رحمانی<sup>ن</sup> نے علمائے کرام کے مشورہ سے انہیں نائب امیر شریعت نامزد فرمایا، پھر ان کے وصال کے بعد باتفاق رائے انہیں پانچواں امیر شریعت منتخب کیا گیا اور تقریباً سات برسوں تک وہ اس باوقار منصب پر فائز رہ کر خاموشی کے ساتھ قوم و ملت کی گمراں قدر خدمت انجام دی، اتنے بڑے عالم دین کا ہونا بھی کسی خاندان کی سعادت و نیک نامی کے لئے کافی ہے، حضرت امیر شریعت خاص مفتی صاحب کے چچازاد بھائی اور بہنوئی تھے، اور خاص استاذ و مرتبی بھی، ان کی شخصیت کے فروغ میں ان کا بڑا دخل ہے۔

### تعلیمی ادارے

حضرت مفتی صاحب<sup>ر</sup> کے والد بزرگوار جناب شمس الدین صاحب مرحوم شروع سے انکی تعلیم و تربیت کا خاص اهتمام کیا، ابتدائی تعلیم اپنے گھر پر اور گاؤں میں ہوئی، آگے تعلیم کے لئے اپنے چچازاد بھائی حضرت مولانا عبدالرحمن صاحب<sup>ر</sup> کے ہمراہ مدرسہ محمودیہ راج پور نیپال تشریف لے گئے، پھر اس کے بعد حضرت امیر شریعت خامس نے اپنے شیخ حضرت مولانا ریاض احمد صاحب کے مشورہ سے مدرسہ وارث العلوم چھپرہ منتقل ہونے کا

فیصلہ فرمایا تو اپنے ساتھ مفتی صاحب کو بھی وہاں لے گئے اور کئی برسوں تک وہاں زیر تعلیم رہے اور اپنے برادر بزرگ کی صحبت اور تربیت سے پوری طرح مستفیض ہوتے رہے، حضرت مولانا عبدالرحمن صاحبؒ کا اپنے وقت کے اولیاء اللہ اور اکابر علماء سے گہرا تعلق تھا، چنانچہ انہوں نے محدث کبیر حضرت مولانا حبیب الرحمن صاحب اعظمی، حضرت مولانا عبداللطیف صاحب نعمانی رحمہم اللہ سے مشورہ کر کے اعلیٰ تعلیم کے لئے انہیں جامعہ مفتاح العلوم متوجہ بھیج دیا، جہاں حضرت محدث اعظمی اور مولانا عبداللطیف نعمانی، حضرت مولانا محمد ایوب شیخ الحدیث، حضرت مولانا عبد الجبار اعظمی سابق شیخ الحدیث مدرسہ شاہی مراد آباد، حضرت مولانا مفتی عبدالباری رحمہم اللہ جیسے نامور علماء و اساتذہ اور محدثین تدریسی خدمات پر مامور تھے، جامعہ کی اس علمی و دینی فضائے اور حضرت محدث اعظمی جیسے محدث و مصنف کی سر پر سر پرستی میں چار سال تک رہ کر ۱۹۳۲ء میں سند فضیلت حاصل کی اور دینی علوم میں مہارت کے علاوہ تصنیف و تالیف کا عمدہ اور پاکیزہ شوق بھی سیکھا۔

### فراغت کے بعد عملی زندگی کا آغاز

حضرت مولانا حبیب الرحمن اعظمیؒ کی جوہر شناس نگاہوں نے اپنے ہونہار شاگرد کی علمی لیاقت و صلاحیت کو بھانپ لیا اور پھر معین مدرس کی حیثیت سے جامعہ مفتاح العلوم میں ان کا تقرر فرمالیا، اس طرح انہیں وہاں

تدریس کے ساتھ اپنے اکابر اساتذہ سے استفادہ کا پھر کئی سال موقع مل گیا، اس زمانے میں جن حضرات نے مفتی صاحب سے پڑھا ہے ان میں ایک نمایاں نام حضرت مولانا سعید الرحمن صاحب اعظمی ایڈیٹر البعث الاسلامی لکھنؤ کا ہے، اس طرح حضرت مفتی صاحب<sup>ؒ</sup> نے اپنی علمی اور تدریسی زندگی کا آغاز اپنی مادر علمی جامعہ مفتاح العلوم ہی سے کیا جو کسی عالم دین کیلئے بڑی سعادت کی بات ہے، پھر کچھ عرصہ مدرسہ معدن العلوم نگرام لکھنؤ میں بھی تدریسی خدمت انجام دی، اسی طرح ایک سال جامعہ اسلامیہ تعلیم الدین ڈا بھیل میں بھی مدرس رہے، تدریس کے سلسلے میں ان کا زیادہ وقت دارالعلوم معینیہ سانحہ میں گزرا جو اس وقت ضلع موگیر میں شامل تھا، حضرت مولانا یحیی ندوی مدظلہ داماد حضرت مولانا لطف اللہ رحمانی سابق سجادہ نشیں خانقاہ رحمانی موگیر اسی گاؤں کے مشہور محقق اور عالم دین ہیں، یہ معزز، دیندار اور تعلیم یافتہ گھرانہ ہے، اس خاندان کے افراد میں بہت سے علماء و فضلاء اور عصری تعلیم یافتہ لوگ ہیں، کچھ سرکاری ملازمتوں میں بھی ہیں اور کچھ سیاست میں بھی ہیں، جیسے عبدالباری صدیقی اور ان کے چچا وغیرہ۔

### اعلیٰ تعلیم کے لئے مفتاح العلوم متیوپی کا سفر

حضرت مفتی صاحب<sup>ؒ</sup> نے ابتدائی اور ثانوی تعلیم اپنے صوبہ میں اور خاندان کے بزرگوں کی سرپرستی میں رہ کر حاصل کی پھر اعلیٰ تعلیم کے

لئے مفتاح العلوم مئو کا انتخاب فرمایا جو اس وقت محدث کبیر حضرت مولانا حبیب الرحمن اعظمیؒ کی سرپرستی میں چل رہا تھا جو علم حدیث کے بڑے اسکال اور اس میدان میں اپنی مثالی خدمات کی وجہ سے بین الاقوامی شہرت کے حامل ہیں، اس کے علاوہ دیگر شرعی علوم پر بھی ان کی بیش قیمت کتابیں ہیں، ان کے علاوہ حضرت مولانا عبداللطیف نعماں، حضرت مولانا محمد ایوب اعظمی والد بزرگوار حضرت مولانا سعید الرحمن اعظمی ندوی اڈیٹر البعث الاسلامی لکھنؤ، حضرت مولانا عبدالجبار اعظمی سابق شیخ الحدیث مدرسہ شاہی مراد آباد، حضرت مولانا شمس الدین صاحب حضرت مولانا مفتی عبدالباری رحمہم اللہ وغیرہ جیسے نامور علماء و محدثین تدریسی خدمات انجام دے رہے تھے، جامعہ کی اس علمی و دینی فضاء میں اور حضرت مولانا حبیب الرحمن صاحب جیسے محدث و مصنف کی سرپرستی میں چار سال استفادہ کا موقع ملا، جہاں سے انہوں نے ۱۹۳۳ء میں فراغت حاصل کی اور دینی علوم میں مہارت کے علاوہ تصنیف و تالیف کا پاکیزہ ذوق بھی سیکھا، حضرت مولانا اعظمی کی جوہر شناس نگاہوں نے اپنے ہونہار شاگرد کی لیاقت کو بھانپ لیا اور پھر معین مدرس کی حیثیت سے جامعہ میں ان کا تقرر فرمایا، اس طرح انہیں تدریس کے ساتھ اپنے اکابر اساتذہ سے استفادہ کا پھر کئی سال تک موقع مل گیا، اسی زمانہ میں حضرت مولانا سعید الرحمن صاحب ندوی دامت برکاتہم مہتمم دارالعلوم ندوۃ العلماء کو ان سے

پڑھنے کا شرف حاصل ہوا، عملی زندگی کا آغاز حضرت مفتی صاحب نے اپنی مادر علمی ہی سے کیا پھر کچھ عرصہ مدرسہ معدن العلوم نگر ام لکھنؤ میں بھی درس تدریس کی خدمت انجام دی، اسی طرح ایک سال جامعہ اسلامیہ تعلیم الدین ڈا بھیل گجرات میں بھی پڑھایا، لکھنے پڑھنے کا ذوق فطری تھا اسلئے اس دور کے ممتاز اہل قلم سے بھی گھرے روابط تھے مثلاً علامہ سید سلیمان ندویؒ، مولانا مناظر احسن گیلانیؒ، مولانا عبدالمadjد دریابادیؒ وغیرہ، علامہ سید سلیمان ندوی کے ہی مشورہ سے انہوں نے دارالعلوم ندوۃ العلماء میں بھی قیام فرمایا، حضرت علامہ کی رائے یہ تھی کہ اس طرح کچھ عرصہ وہاں رہنے سے لکھنے کا ذوق نکھر جائیگا، اپنی نجی مجلسوں میں وہ اس کا تذکرہ فرماتے تھے، تدریس کے سلسلے میں ان کا زیادہ وقت بیگو سرائے کے مدرسہ دارالعلوم معینیہ سانحہ میں گذر جو اس وقت موگیر ضلع میں تھا، مولانا یحیی ندوی اسی گاؤں کے مشہور عالم دین اور حضرت مولانا الطف اللہ صاحب رحمانیؒ سابق سجادہ نشیں خانقاہ رحمانی موگیر کے داماد ہیں حضرت مفتی صاحب وہاں صدر مدرس کی حیثیت سے ۱۹۲۸ء میں بحال ہوئے ۱۹۵۶ء تک وابستہ رہے، وہاں تدریس و تعلیم کے علاوہ انہوں نے مضمون نگاری اور تصنیف و تالیف کا سلسلہ جاری رکھا اور کئی کتابیں وہیں رہ کر تصنیف فرمائیں، جن میں اسلام کا نظام مساجد، ا سوہ حسنہ (مصابیب سرور کو نین صَلَّی اللہُ عَلَیْہِ وَاٰلِہٖہ وَسَلَّمَ) اسلام کا نظام عفت و عصمت وغیرہ جیسی اہم اور مقبول کتابیں

ہیں، تصنیف و تالیف کے سلسلے میں وہ اس وقت کے اکابر علماء اور نامور اہل قلم سے مربوط تھے، اور وقتاً فوقاً ان سے مشورہ اور رہنمائی لیتے رہتے تھے اور جو کتاب لکھتے اسے ان حضرات کی خدمت میں بھیجتے اور یہ حضرات ان کی ہمت افزائی فرماتے اور کتاب کے سلسلے میں مشورہ دیتے اور وہ ان کے مشورہ کے مطابق ترمیم فرماتے۔

### از ہر الہند دارالعلوم دیوبند میں

پھر وہ خوش قسمتی سے دارالعلوم دیوبند پہنچ گئے جو بر صغیر کی سب سے قدیم مشہور یونیورسٹی ہے، اور مختلف علوم و فنون کا گھوارہ ہے، یہاں بھائی کی تقریب یہ ہوئی کہ امیر شریعت رابع حضرت مولانا منت اللہ رحمانیؒ نے کتابوں کے لئے خانقاہ رحمانی میں مسجد سے قریب ایک بڑی عمارت بنوائی اور کتب خانہ کے افتتاح کے موقع پر ایک بڑا اجلاس حضرت مولانا قاری محمد طیب صاحب مہتمم دارالعلوم دیوبند کی صدارت میں منعقد کیا، جس میں قرب و جوار کے علماء بھی بڑی تعداد میں شریک ہوئے، حضرت مفتی صاحبؒ تصنیف و تالیف کے سلسلہ میں حضرت امیر شریعت رابع اور ان کی لائیبریری میں وقتاً فوقاً تشریف لاتے تھے، امیر شریعت کے حکم سے لائیبریری کے فوائد پر اس اجلاس میں ایک مقالہ پڑھا جو مواد اور زبان و قلم کے لحاظ سے معیاری تھا، حضرت قاری صاحب نے مقالہ کو بے حد پسند کیا اور انہیں دارالعلوم

بلالیا، اور اس طرح وہ وہاں لکھنے پڑھنے اور لائبریری کے نظم و نسق کے کام پر (امین المکتبہ کی حیثیت سے) مامور ہوئے، ایک صاحب قلم اور خالص علمی ذوق رکھنے والے آدمی کو لائبریری مل جائے تو اس سے بڑی اس کی خوش قسمتی اور کیا ہو سکتی ہے، چنانچہ دارالعلوم کے وسیع مکتبہ سے زریں موقع ملا، جس نے ان کے علمی و فقہی اور تصنیفی ذوق کے لئے مہیز کام کیا، اب کسی بھی موضوع پر لکھنے کے لئے انہیں باہر جانے کی ضرورت نہیں تھی، سارے اہم مراجع و مصادر وہاں مہیا تھے، دارالعلوم کے قیام کا زمانہ چونکہ بہت طویل ہے جو تقریباً نصف صدی پر مشتمل ہے، اسلئے یہاں کام کے زیادہ موقع ہاتھ آئے، یہاں فتاویٰ دارالعلوم دیوبند کی ترتیب و تدوین کا اہم کام ان کے سپرد کیا گیا، جسے انہوں نے نہایت خوش اسلوبی سے انجام دیا، فتاویٰ کی بارہ جلدیں ان کی تحقیق و تحریشیہ کے ساتھ پچیس تیس سال قبل شائع ہو چکی ہے، پھر وہاں مطالعہ علوم قرآنی کا شعبہ کھلا تو انہیں کو اس شعبہ کا ذمہ دار اور نگران مقرر کیا گیا، اور ان کی تربیت سے اچھا لکھنے والوں کی ایک ٹیم تیار ہو گئی، جن حضرات نے اس شعبہ میں رہ کر مفتی صاحب سے استفادہ کیا، ان میں مولانا محمد ولی رحمانی سجادہ نشیں خانقاہ رحمانی مونگیر، مولانا ریاست اللہ شیر کوئی، مولانا محمد رضوان القاسمی مرحوم، مولانا عبد اللہ شکیل قاسمی، مولانا مزمل اور مولانا شاہین جمالی وغیرہ جیسے مشہور اصحاب علم و قلم ہیں، افسوس کہ یہ اہم شعبہ زیادہ دنوں جاری نہ رہ سکا، اگر وہ اسی

طرح آج تک کام کرتا رہتا تو نہ جانے کتنے اہل قلم تیار ہوتے رہتے۔ مولانا عبداللہ شکیل قاسمی جو مولانا محمد رضوان القاسمی کے رفیق درس ہیں، ان کا سندی مقالہ میری نظر سے گذرائے جو ”غیر مسلم قرآن کریم کی نظر میں“ کے نام سے ہے اللہ کرے اس کی اشاعت کا معقول نظم ہو جائے، کہ یہ بہت اہم موضوع ہے اور اس موضوع پر زیادہ لکھا بھی نہیں گیا ہے، ایسے باکمال افراد کو تیار کرنے اور ان کے تصنیفی ذوق کو پروان چڑھانے میں حضرت مفتی صاحب کی تربیت کا بڑا خل ہے اور یہ ان کی خدمات کا قیمتی حصہ ہے جس سے عام طور پر لوگ واقف نہیں ہیں، دارالعلوم کی لائبریری کو مرتب و منظم کرنے میں بھی ان کا بڑا حصہ ہے، پھر لائبریری کی مخطوطات کی فہرست سازی کی اور ان کا تعارف مرتب فرمایا ہے جو دو جلدیں میں شائع ہو چکا ہے، اسی بنا پر حضرت مولانا ابوالحسن علی ندوی ”ناظم ندوۃ العلماء لکھنؤ نے انہیں ندوۃ العلماء کے پچاسی سالہ جشن کی تیاری کے موقع پر بلا یاتھا اور انہوں نے اجلاس سے قبل وہاں کئی ماہ قیام کر کے وہاں کی لائبریری کے مخطوطات کا بھی تعارف تیار کیا اور علمی نمائش کے کام میں حصہ لیا اور کئی مقالے بھی تحریر فرمائے تھے، میرا اس سال دارالعلوم دیوبند میں تخصص کا آخری سال تھا، اس موقع پر شوال میں ندوۃ العلماء کے پچاسی سالہ جشن میں شرکت کے لئے جو وفد دارالعلوم سے روانہ ہوا تھا وہ حضرت مفتی صاحبؒ ہی کی قیادت میں تھا، اس

میں مولانا بدرالحسن قاسمی بھی تھے جو اس وقت حضرت نانو توی رحمۃ اللہ علیہ کی کتابوں کی تشهیل و ترتیب کا کام انجام دے رہے تھے،

اس زمانہ میں وہ رسالہ دارالعلوم جو اس کا علمی و دینی ترجمان ہے اس کا اداریہ بھی پاپنڈی کے ساتھ لکھ رہے تھے اور یہ سلسلہ ۱۳۸۵ ھجری سے شروع ہو کر ۱۳۰۲ ھجری تک یعنی سترہ برسوں تک جاری رہا، اس سلسلے میں انہوں نے بہت سے سلکتے مسائل اور علمی و دینی، ملکی و ملی مسائل پر جاندار تبصرے تحریر فرمائے، دیگر مقالات و مضامین اس کے علاوہ ہیں، ضرورت ہے کہ ان کے اداریوں کا انتخاب کتابوں کی شکل میں شائع کیا جائے، تاکہ اس دور کے مسائل میں ان سے رہنمائی حاصل کی جاسکے، کیوں کہ رسالوں میں شائع شدہ مضامین و مقالات محفوظ ہو جاتے ہیں اور کم لوگ انہیں الٹ کر دیکھتے ہیں اور کتابی شکل میں شائع ہو جانے کے بعد منتشر چیزیں یکجا اور محفوظ ہو جاتی ہیں اور ان سے استفادہ آسان ہو جاتا ہے۔

پھر دارالعلوم میں فتویٰ نویسی کی خدمت سپرد ہوئی تو محتاط اندازہ کے مطابق تقریباً پچاس ہزار فتاویٰ ان کے قلم سے صادر ہوئے، آخری دور میں افقاء کے طلبہ کو پڑھانے کا کام بھی ان کے سپرد ہوا، اور درمختار کادرس پاپنڈی کے ساتھ دیتے رہے، جو طلبہ افقاء کی تربیت پا کر دارالعلوم سے فارغ ہوئے ہیں ان کی تربیت میں بھی حضرت مفتی صاحب حکاہزاد خل ہے، خصوصاً

فتاویٰ نویسی اور مقالہ نگاری میں وہ خاص طور پر حضرت مفتی صاحب سے استفادہ کرتے تھے، اس طرح وہ ایک نسل کے استاذ و مریب اور معمار و محسن ہیں، اس عاجز نے بھی دارالعلوم دیوبند کے زمانہ طالب علمی میں مفتی صاحب سے مضمون نگاری کی مشق کی ہے اور کافی استفادہ کیا ہے۔

چھلواری شریف کے زمانہ قیام میں متعدد بار دیوبند کا سفر ہوا اور حضرت کی خدمت میں حاضری ہوئی، مغرب کے بعد ان کی درس گاہ میں حاضری ہوتی تو دیکھا کہ افتاء کے طلبہ کسی فقہی موضوع پر مقالہ پڑھ رہے ہیں اور مفتی صاحب کی نگرانی میں سیمینار کر رہے ہیں اور باہم مباحثہ و مناقشہ ہو رہا ہے، اس طرح طلبہ کی خوابیدہ صلاحیتوں کو بیدار کرنے اور پروان چڑھانے میں ان کا اہم رول رہا ہے۔

بہر حال حضرت مفتی صاحب رحمۃ اللہ علیہ کی علمی و دینی خدمات کے مختلف پہلو ہیں، فقہ و فتاویٰ تو ان کا خاص موضوع ہی تھا، اس سلسلے میں ان کے قلم سے صادر ہونے والے فتاوے کی تعداد پچاس ہزار سے زائد ہے، جو دارالعلوم دیوبند میں رہ کر انہوں نے تحریر فرمائے ہیں، امارت شرعیہ بہار واڑیسہ کا دارالافتاء حضرت امیر شریعت رابع رحمۃ اللہ علیہ کے زمانے میں انہیں کی سرپرستی میں جامعہ رحمانی موںگیر میں کام کرتا تھا، ہم لوگوں کی طالب علمی کے زمانہ میں حضرت مفتی صدر عالم صاحب جن کی فقہ و فتاویٰ پر بڑی وسیع

نظر تھی اور قاضی شریعت حضرت مولانا مجاہد الاسلام قاسمیؒ انہیں صاحب رائے مفتی کہا کرتے تھے، وہاں منصب افتاء پر فائز تھے، اور ہم لوگوں نے ان سے اصول الشاشی اور سراجی پڑھی ہے، وہ اس وقت شروع میں وہاں پڑھاتے بھی تھے، میں مدرس ہو کر مو نگیر آیا تو اس وقت بھی وہ وہاں مفتی تھے، اگر وہ گھر چلے جاتے یا طبیعت کی علالت کی بنا پر زیادہ عرصہ گھر رہ جاتے تو افتاء کی ڈاک کافی جمع ہو جاتی تو کبھی کبھی جامعہ رحمانی کے اساتذہ مولانا اکرام علی صاحبؒ، مولانا حبیب الرحمن صاحب قاسمیؒ، مولانا مصطفیٰ صاحب مفتاحی اور مولانا صیغرؒ احمد صاحب رحمانی وغیرہ ہاتھ بٹاتے اور فتاویٰ کا جواب لکھتے، اور اگر مفتی صاحبؒ تشریف لاتے تو حضرت امیر شریعتؒ موقع کو غنیمت سمجھتے ہوئے ڈاک ان کے سپرد کر دیتے اور وہ دو تین ہی دن میں سب کو نہادیتے، روز مرہ کے مسائل سے متعلق فتاویٰ کی عبارتیں انہیں زبانی یاد ہو گئی تھیں اور اکثر وہ کتاب کی مراجعت کے بغیر ہی یادداشت سے حوالے تحریر فرماتے، اسی طرح لکھنے کا اور کوئی کام ہوتا تو حضرت امیر شریعت ان کے سپرد فرمادیتے، مفتی صدر عالم صاحب کے علاحدہ ہو جانے کے بعد مفتی نعمت اللہ صاحب جو دارالعلوم سے افتاء کرچکے تھے انہیں اپنی سفارش پر مفتی صاحب نے ان کی جگہ پر بحال کیا، مو نگیر میں میری بھالی بھی انہیں کی سفارش پر ہوئی، در مختار کا اردو ترجمہ بھی مفتی صاحب نے کیا ہے جو دیوبند کے کسی مکتبہ سے شائع ہوئی ہے، اس کے

علاوہ آل انڈیا مسلم پر سنل لاء بورڈ کی نگرانی میں احوال شخصیہ پر مجموعہ قوانین اسلامی یا اسلامی قانون متعلق مسلم پر سنل لاء بورڈ کا جو مجموعہ شائع ہوا ہے اس کی تیاری میں بھی حضرت مفتی صاحب کا بڑا حصہ رہا ہے، گو کہ اس میں دیگر علماء کی بھی شرکت رہی ہے۔

☆ تاریخ و سوانح نگاری بھی ان کا خاص موضوع تھا اور اس سلسلہ میں ان کے قلم سے مولانا مناظر احسن گیلانی کی سوانح، مولانا عبدالرشید رانی ساگری "خلیفہ اجل حضرت مونگیری" کی سوانح، مولانا عبد اللطیف نعمانی کی سوانح، اور تاریخ امارت پر "امارت شرعیہ دینی جدوجہد کاروشن باب" ان کی فتیقی کتابیں ہیں، ان کے علاوہ مختلف شخصیات پر جو مقالات و مضمایں لکھے ہیں انہیں اگر یکجا کیا جائے تو اس کے کئی مجموعے تیار ہو جائیں گے۔

عام طور پر دیکھا جاتا ہے کہ جو حضرات فقهہ و فتاوی سے تعلق رکھتے ہیں ان کی توجہات دیگر موضوعات کی طرف کم ہوتی ہے اور جو لوگ صحفت کے میدان میں قدم رکھتے ہیں وہ اسی کے ہو کر رہ جاتے ہیں، حضرت مفتی صاحب "کی جامعیت ہے کہ انہوں نے صحفت، سیاست، فقهہ و فتاوی، تاریخ و سوانح اور اسلامی نظام زندگی کے مختلف پہلوؤں کو اپنی توجہات کا مرکز بنایا اور اسلام کو ایک کامل برتر اور جامع نظام زندگی کی حیثیت سے پیش فرمایا ہے۔

☆ دینی موضوعات پر ان کی جو تصنیفات ہیں وہ خاص اہمیت کی حامل ہیں، بعض کتابوں کے متعدد اڈیشن ہند و پاک سے شائع ہو چکے ہیں، بعض کتابوں کے فارسی اور انگریزی وغیرہ میں ترجمہ ہو کر مقبول ہو چکے ہیں، جن میں اسلام کا نظام مساجد، اسلام کا نظام امن، اسلام کا نظام عفت و عصمت، اسلام کا نظام تربیت، اسلام کا نظام تعمیر سیرت، اسلام کا نظام معيشیت، اسلامی زندگی کے آثار و نقوش خاص اہمیت کی حامل ہیں، جن سے اسلام کے عبادتی و روحانی نظام، اسلام کے معاشی نظام، اسلام کے اخلاقی نظام، اسلام کے تعلیمی و تربیتی نظام، اور اسلام کے سیاسی نظام پر روشنی ڈالی گئی ہے، ان میں زبان و ادب کی چاشنی بھی ہے، اور فکر و نظر کی گہرائی بھی۔

☆ اسی طرح مفتی صاحب نے حکیم الاسلام حضرت مولانا قاری محمد طیب صاحبؒ کے ملفوظات کو ”مجالس حکیم الاسلام“ کے نام سے جمع فرمایا ہے، حضرت مفتی صاحبؒ اپنے وقت کے نامور اہل قلم سے مربوط رہے ہیں، اور تصنیف و تالیف کے میدان میں ان سے رہنمائی حاصل کرتے رہے ہیں، اس سلسلے میں جن ارباب علم سے ان کی مراسلت ہوئی ہے اس کا مجموع انہوں نے ”مشاهیر علماء کے علمی مراسلے“ کے عنوان سے شائع کیا ہے، جنگ آزادی میں بھی اپنے اکابر علماء کے ساتھ وہ شریک رہے ہیں، اور اپنی مجلسوں میں وقتاً فوقتاً ان کا تذکرہ بھی کرتے تھے، اس سلسلے میں ”جنگ آزادی کا یاد گار

سفر” ان کی قیمتی اور یادگار کتاب ہے، لیکن افسوس کہ ان کی بہت سی کتابیں اس وقت دستیاب نہیں ہیں، کا ش کہ کوئی اکیڈمی یا اشاعتی ادارہ دوبارہ انہیں معیاری انداز میں شائع کرے، تاکہ ان سے استفادہ ممکن ہو، اسی طرح ان کی حیات و خدمات پر کوئی تفصیلی سوانح لکھی جائے، اور ان کی زندگی کے مختلف گوشوں پر روشنی ڈالی جائے، خصوصاً ان کی علمی خدمات کو اجاگر کیا جائے، اور تصانیف کا تعارف کرایا جائے، انہوں نے اپنے پیچھے اپنے باکمال شاگردوں کی ایک بڑی ٹیم چھوڑی ہے، نیز ان کے تینوں صاحبزادگان اچھے عالم اور صاحب قلم ہیں، خصوصاً مولانا ڈاکٹر سعود عالم قاسمی جو ان کے باکمال شاگرد بھی ہیں اور قریبی رشته دار بھی، وہ اس طرف ضرور توجہ فرمائیں گے،

حضرت مفتی صاحب<sup>ؒ</sup> سے اس عاجز کا تعلق اور ان کی کرم فرمائیاں یہ عاجز جامعہ رحمانی مو نگیر سے سال ہفتہ (مشکوہہ وغیرہ) پڑھ کر گیا تھا اور نومبر ۱۹۷۲ء دارالعلوم میں دورہ حدیث میں داخل ہوا تھا، دورہ حدیث کی تکمیل کے بعد مزید دو سال تکمیل ادب اور تحقیق میں رہا، طلبہ کے ساتھ ان کی بڑی شفقت و عنایت رہتی تھی، اور بہار کے طلبہ کے لئے تو ان کی حیثیت ملبا و ماوی کی تھی، تعلیم و تربیت کے ساتھ وہ ان کے نجی مسائل سے دلچسپی رکھتے اور صحیح رہنمائی فرماتے، حضرت امیر شریعت رابع رحمۃ اللہ علیہ سے ان کے گھرے روابط تھے، اس لئے وہاں سے پڑھ کر آنے والوں کے ساتھ

خصوصی توجہ رہتی تھی، تکمیل ادب اور تخصص کے سال اردو میں کچھ لکھتا تو اصلاح کے لئے ان کی طرف رجوع کرتا، اور وہ بڑی شفقت کے ساتھ اصلاح فرماتے اور خامیوں کی نشاندہی کرتے، اردو رسم الخط اور املاء کے قواعد بھی سمجھا تے۔

ان کے بڑے صاحبزادے مولانا ڈاکٹر احمد سجاد صاحب ہم لوگوں سے ایک سال سینئر تھے، یعنی مولانا بدرالحسن قاسمی اور مولانا مجیب اللہ گونڈوی وغیرہ کے ساتھی تھے، میں جس سال دورہ حدیث میں تھا، وہ دورہ سے فراغت کے بعد جامعہ طبیہ میں داخل تھے، انہیں بھی طالب علمی کے ہی زمانے سے مضمون نگاری اور شعر گوئی کا ذوق تھا، پھر انہوں نے عصری اداروں سے ایم اے اور پی ایچ ڈی کیا، ان کے میخالے صاحبزادے مولانا محمد جماد بھی اس وقت دارالعلوم میں تھے مگر ہم لوگوں سے کئی سال جو نیر تھے، بعد میں وہ بھی دارالعلوم سے فارغ ہو کر جامعہ رحمانی میں ایک سال مدرس رہے، اس زمانے میں ان سے رفاقت اور بے تکلفی رہی، ان کے تیسرا اور سب سے چھوٹے صاحبزادے حافظ ابو بکر عباد بعد میں دیوبند آئے اور یہاں کئی سال تعلیم حاصل کرنے کے بعد غالباً ۱۹۸۵ء میں جامعہ رحمانی مو نگیر دورہ حدیث میں داخل ہوئے، اس وقت یہ عاجز دورہ حدیث میں شماں ترمذی پڑھ رہا تھا، اس طرح مجھے ان کی استاذی کا شرف حاصل ہوا، وہاں سے فراغت کے بعد انہوں

نے علی گرہ وغیرہ سے پی ایچ ڈی کیا اور لکھنے میں مہارت حاصل کی، اس وقت وہ دہلی یونیورسٹی میں لکچرر ہیں، اور اردو کے اچھے لکھنے والوں میں ہیں۔

شوال ۱۳۹۵ھ (مطابق ۱۹۷۵ء) میں جب مفتی صاحب وغیرہ ندوۃ العلماء کے پچاسی سالہ جشن میں شرکت کے بعد دیوبند والپس آئے تو یہ عاجزان سے مل کر ہاپور میر ٹھہ کے ایک مدرسہ، مدرسہ رحمانیہ میں پڑھانے کیلئے چلا گیا، جہاں مولانا جمیل احمد مظاہری (جو ایک عرصہ سے مدینہ منورہ میں مقیم ہیں) اور مولانا مظہر صاحب قاسمی بھاگپوری پہلے سے مدرس تھے، وہاں اس عاجز کو عربی ادب کے علاوہ ہدایہ، جلایں اور شرح عقائد پڑھانے کو ملی اور الحمد للہ کافی محنت سے پڑھایا، مفتی صاحب سے خطوط کے ذریعہ تعلق تھا، اور درمیان میں دیوبند آتا تو ان سے خاص طور پر مل کر جاتا، درمیان سال میں مدرسہ کے پہتہ پر ان کا خط آیا کہ میں موں گیر گیا تھا، حضرت امیر شریعت سے تمہارے بارے میں گفتگو ہوئی ہے، تم نے عربی نویسی کی مشق کی ہے، وہاں ایک ایسے آدمی کی ضرورت ہے، وہ تمہیں رکھنے پر آمادہ ہیں، میں نے سمجھا کہ شاید انہوں نے ہمت افزائی کے طور پر یہ باتیں لکھی ہیں، سال ختم ہونے کے بعد رمضان کی چھٹی میں یہ عاجز گھر آیا، رمضان کے بعد شوال کے شروع میں جامعہ رحمانی کے ایک طالب علم مولوی لیاقت حسین مفتی صاحب کا خط لیکر میرے گھر پہنچے جس میں مفتی صاحب نے یہ تحریر فرمایا تھا کہ آپ فوراً موں گیر آ جائیں، تاکہ

میرے سامنے سب باتیں طے ہو جائیں اور آپ شروع سال سے پڑھانے کا کام شروع کر دیں، میں اگلے ہی دن موگیر کے لئے روانہ ہو گیا، شام کو موگیر پہنچا، حضرت امیر شریعت کی مجلس میں حاضری ہوئی، وہاں مفتی صاحب کے علاوہ مولانا محمد تسلیم صاحب دربھنگوی نائب ناظم جامعہ رحمانی موگیر، مولانا نیاز احمد رحمانی وغیرہ موجود تھے، سب سے ملاقات ہوئی حضرت مفتی صاحب نے کان میں فرمایا کہ ایک درخواست لکھ کر حضرت امیر شریعت کی خدمت میں پیش کر دو، چنانچہ اگلی مجلس میں درخواست پیش کی، حضرت امیر شریعت نے اپنے دست مبارک سے منظوری کا جواب لکھا اور مولانا نیاز احمد صاحب سے فرمایا کہ لیٹر پیڈ پر صاف کر دیں، چنانچہ انہوں نے صاف کر کے دیا تو حضرت امیر شریعت نے اپنے دستخط کے ساتھ میری طرف بڑھا دیا، میں منظوری کا لیٹر لیکر پھر گھر واپس آگیا، اور دس یا گیارہ شوال کو سامان کے ساتھ موگیر آگیا اور تدریسی خدمت پر مامور ہو گیا، اور ۱۹۷۶ء سے ۱۹۸۶ء تک یہ خدمت انجام دیتا رہا، ۱۹۸۶ء میں یہاں سے مستعفی ہو کر اپنے گھر سے قریب ایک مدرسہ میں چلا آیا۔

موگیر کے زمانہ قیام میں وہ تقریباً ہر سال جامعہ تشریف لاتے اور ان سے استفادہ کا موقع ملتا، میری آمد کے اگلے سال امارت شرعیہ کی طرف سے مدارس کے مسائل پر غور کرنے اور معیار تعلیم کو بلند کرنے

کیلئے ملک گیر پیانے پر مدارس اسلامیہ کنوش منعقد ہوا، جس کی ضیافت جامعہ رحمانی نے کی، ملک بھر کے علماء و اساتذہ، اور ماہرین تعلیم اس کنوش میں شریک ہوئے، حضرت قاری محمد طیب صاحب<sup>ر</sup> نے اس کی صدارت فرمائی، ان کے علاوہ حضرت مولانا علی میاں ندوی<sup>ر</sup>، مولانا حکیم محمد زماں حسینی، مولانا قاضی زین العابدین سجاد میر ٹھی، مولانا حامد الانصاری غازی، اور مفتی صاحب کی قیادت میں ایک وفد دارالعلوم سے شریک ہوا، جس میں مولانا بدرالحسن قاسمی بھی تھے، جو اب الداعی کے باقاعدہ ایڈیٹر اور دارالعلوم کے استاذ تھے، وہ مفتی صاحب کے بارے میں کہتے کہ مفتی صاحب تو راستے بھر وقت پر نماز پڑھتے آئے، میں نے کہا حضرت جب اڑتا لیس میل کی دوری پر نصف نماز ساقط ہو جاتی ہے تو بھلا ہزار کیلو میٹر سے زیادہ کے سفر پر پوری نماز ساقط نہ ہوگی، بہر حال حضرت مفتی صاحب سفر اور حضردونوں میں اپنے معمولات کے بڑے پابند تھے، ہر کام وقت پر ہوتا، اور تصنیف و تالیف تو ان کی طبیعت ثانیہ بن گئی تھی، وہ ہمیشہ لکھتے ہی پڑھتے رہتے، اسلئے اللہ تعالیٰ نے ان کے کام میں اتنی برکت دی، اور وہ ایک بڑا علمی سرمایہ اپنے پیچھے چھوڑ گئے جو انشاء اللہ ان کے لئے صدقہ جاریہ ہے، اور پس ماندگان کیلئے ہدایت و رہنمائی کا ذریعہ، اللہ تعالیٰ ان کی مخلصانہ خدمات کو قبول فرمائے اور انہیں اس کا بہتر سے بہتر صلحہ عطا فرمائے اور جنت الفردوس میں جگہ دے، آمین یا رب العالمین، رحمہ اللہ رحمۃ واسعة۔

# بمارے مسیقی الاستاذ

جناب مولانا مفتی محمد سلمان صاحب منصور پوری  
 استاذ حدیث و مفتی جامعہ قاسمیہ مدرسہ شاہی مراد آباد  
 ہمیں جن عظیم اساتذہ سے شرف تلمذ حاصل ہوا، ان میں  
 ایک اہم شخصیت حضرت مولانا مفتی ظفیر الدین صاحب مفتاحی نور اللہ مرقدہ کی  
 تھی، حضرت موصوف سے تکمیل افتاء کے سال ”در مختار کتاب النکاح والطلاق“  
 پڑھنے کی سعادت نصیب ہوئی، اس کے بعد تدریب الافتاء کے دونوں سالوں  
 میں موقع بہوق حضرت والا سے استفادہ کا سلسلہ جاری رہا۔ دارالعلوم سے  
 فراغت کے بعد ۱۴۲۰ھ میں احقر مدرسہ شاہی مراد آباد میں خدمت پر مامور  
 ہو گیا تو اس درمیان اکثر دیوبند حاضری کے وقت دارالافتاء میں حضرت الاستاذ  
 سے ملاقات ہوتی تو انتہائی مسرت کا اظہار فرماتے اور دعاؤں سے نوازتے تھے۔

حضرت مفتی صاحب بڑے سادہ نفس، متواضع اور مسکنن  
 مزاج شخص تھے، آپ کی ہر ہر ادا سے مسکنن کا اظہار ہوتا تھا، علمی گیرائی  
 کے باوجود آپ کی زندگی یا گفتگو کے کسی انداز سے ذرہ برابر بڑائی کی خوبو  
 محسوس نہ ہوتی تھی۔ دارالعلوم میں آپ کی رہائش گاہ آپ کی سادگی کا پتہ دیتی  
 تھی، عموماً آپ ایک سادہ تخت یا کھڑی چارپائی پر تشریف فرمارہتے اور فارغ

اوقات میں اکثر کسی کتاب کے مطالعہ میں وقت گزارا کرتے تھے، اکثر جب بھی آپ کے کمرے پر حاضری ہوتی تو مطالعہ میں مشغول نظر آتے اور مطالعہ کا انداز یہ تھا کہ کتاب اٹھا کر آنکھ کے بالکل قریب کر لیتے تھے، اور مطالعہ میں ایسا انہاک ہوتا تھا کہ آس پاس سے بے خبر ہو جاتے تھے، یہ آپ کے علمی شوق کی علامت تھی۔

خورد نوازی آپ کا خاص وصف تھا، آپ کا کوئی شاگرد اگر کوئی خیر کا کام کرتا تو اس کی اس قدر عزت افزائی فرماتے کہ وہ باغ باغ ہو جاتا۔ احقر نے جب کتاب ”فتؤی نویسی کے رہنمای اصول“ تالیف کی، تو حضرت موصوف نے نہایت حوصلہ افزاء کلمات سے نوازا، طلبہ کے ساتھ ہمیشہ گھلے ملے رہتے، اور کسی بھی طالب علم کو آپ سے رابطہ کرنے میں کوئی تکلف نہ ہوتا تھا، سبق کی پابندی بھی مثالی تھی، بغیر کسی شدید عذر کے سبق کا ناغہ نہ فرماتے تھے، تحریر بڑی شستہ، سادہ اور آسان ہوتی تھی، بے تکلفی کے ساتھ بے تکان ایک ہی انداز سے لکھتے چلے جاتے تھے، اور تقریر و خطابت کا انداز بھی تقریباً ایسا ہی تھا کہ روانی کے ساتھ اپنی بات کہتے چلے جاتے تھے۔

آپ ۱۳۲۳ھ مطابق ۱۹۲۶ء میں پیدا ہوئے، آپ نے ابتدائی اور متوسط تعلیم مدرسہ محمودیہ راج پور اور مدرسہ وارث العلوم چھپرا میں حاصل کی، اور ۱۹۳۳ء میں مدرسہ مفتاح العلوم متوجپی سے دورہ حدیث شریف

سے فراغت حاصل کی، یہاں اس وقت محدث کبیر امیر الہند حضرت مولانا حبیب الرحمن صاحب اعظمیؒ شیخ الحدیث تھے، فراغت کے بعد متعدد مدارس میں تدریسی خدمات انجام دیں؛ تا آں کہ ۱۹۵۶ء میں دارالعلوم دیوبند کے شعبہ تصنیف و تالیف سے منسلک ہوئے۔ اسی دوران آپ نے حضرت مولانا مفتی عزیز الرحمن صاحب عثمانی دیوبندیؒ کے فتاویٰ ۱۲/ جلدوں میں مرتب فرمائے۔ نیز کتب خانہ دارالعلوم دیوبند کی فہرست سازی میں آپ کی خدمات قابل قدر ہیں۔ دارالعلوم کی نشأۃ ثانیہ کے بعد آپ کو دارالعلوم دیوبند میں مفتی کے منصب پر فائز کیا گیا اور فتویٰ نویسی کے علاوہ فقہ حنفی کی اہم کتاب ”در مختار“ آپ کے زیر درس رہی، اور سیکڑوں طلبہ نے آپ سے استفادہ کیا۔

آپ دارالعلوم دیوبند کے مفتی اور استاذ فقہ ہونے کے ساتھ مختلف علمی اداروں سے وابستہ رہے، بالخصوص مسلم پرسنل لاء بورڈ کے آپ رکن رکین تھے، اور اسلامک فقہ اکیڈمی کے صدر نشین تھے۔

۲۰۰۸ء میں آپ کمزوری اور اعذار کی وجہ سے دارالعلوم سے سبک دوش ہو کر وطن تشریف لے گئے تھے، وہیں ۳۱ مارچ ۲۰۱۱ء کو وفات پائی رحمہ اللہ تعالیٰ رحمۃ واسعۃ۔ اللہ تعالیٰ حضرت مفتی صاحبؒ کو ان کی خدمات کا بہترین صلحہ عطا فرمائیں، اور امت کو ان کے نعم البدل سے نوازیں، آمین۔

# لِدْكَنْ لَدْكَنْ لَدْكَنْ لَدْكَنْ لَدْكَنْ لَدْكَنْ لَدْكَنْ

اخت را م ا عادل قاسمی

مہتمم جامعہ ربانی منور واشریف

حضرت الاستاذ مولانا مفتی محمد ظفیر الدین مفتاحی سابق مفتی دارالعلوم دیوبند عصر حاضر کے انتہائی ممتاز اور قد آور فقیہ تھے جن کی نگاہ بلند، فکر رسا، مطالعہ و سعی، مشاہدہ و تجربہ بے پایاں، علم پختہ، دل و دماغ حاضر، ذہن روایت، قلم سیال، زبان شستہ و شگفتہ، اسلوب تحریر سادہ و سلیس اور انداز بیان علم و معنی سے لبریز ہونے کے باوجود اس قدر عام فہم کہ اس پر سہل ممتنع ہونے کا گمان ہوتا تھا، دقیق سے دقیق علمی مسئلہ ان کی زبان پر پانی پانی، خشک سے خشک موضوع بحث ان کی حسن تحریر سے دلچسپ بن جاتا، علم و معنی کی ہر رہگذر ان کی نقش پاسے آشنا، فکر و فن کی ہر وادی ان کے حصار نظر میں، ان کی زندگی وقت کی گردشوں کی آئینہ دار، لباس اور بود و باش ایک عام مومن جیسا جس میں نہ کوئی تکلف نہ تصنع، خالص سلف صالحین کی یاد گار، محبت و اخلاق عالیہ کا نمونہ، ان کا آستانہ ہر خاص و عام کے لئے کھلا ہوا، مجلس میں بیٹھ جائیئے تو اٹھنے کا جی نہ کرے، تاریخ

کے نہ معلوم کتنے ہی انقلابات ان کے سینے میں دفن، حقائق سے پرده اٹھاتے تو ان کی زندگی کا ہر باب "قصہ ہزار داستان" معلوم ہوتا، حوصلہ شکن بے شمار حالات کے باوجود ان کا عزم پوری طرح جوان، لمحہ بہ لمحہ بدلتے حالات میں بھی امیدوں کے چراغ روشن، میدان خطابت کے شہسوار توزبان و قلم کے یکتائے روزگار، فقہ و فتاویٰ میں استاذ الاسماتذہ، اصول و کلیات میں فرید العصر، ہزاروں جزئیات ان کے خزانہ دماغ میں محفوظ اور کتابوں کے صفحات ان کی انگلیوں پر مچلتے ہوئے، فقہی مسائل میں قدیم و جدید ان کے لئے یکساں، ہر موضوع پر ان کا اشہب قلم بے تکلف رواں دواں، بے شمار اصحاب کمال اور مشائخ عصر کارنگ اپنی شخصیت میں سموئے ہوئے، ان کی زندگی ایک عہد بھی ایک انجمن بھی، شاعر کا دیوان بھی اور تاریخ کی کھلکھل کتاب بھی، غرض کمالات کا ایسا تنوع اور فکر و فن کی ایسی جامعیت کہ شاید اس عہد کے ہندوستان میں ان کی مثال ڈھونڈھنے سے نہ ملے، بظاہر ایک چھوٹا سا نحیف و نزار وجود لیکن ایک پورا عالم اس میں سما یا ہوا، شخصیت کا وہ کمال کہ ہر مقام کے لئے پوری طرح موزوں، فکر و فن کی انجمن ہو، علم و ادب کی محفل ہو، نظم و انتظام کا موقعہ ہو، تحقیق و تالیف کا ادارہ ہو، تسویہ قانون کا مسئلہ ہو، مفتی صاحب ہر میدان سے سرخو ہو کر نکلے، نہ کبھی اپنے بزرگوں کو مایوس کیا اور نہ اپنے خردوں کے لئے تشنگی

چھوڑی، بہت سے ایسے محاذوں کو انہوں نے تنہا سر کیا جہاں ایک پورے ادارہ کو کام کرنے کی ضرورت تھی۔۔۔ اپنے بزرگوں کے بے انہا معمتمد اور اپنے چھوٹوں کے لئے شاندار نمونہ،۔۔۔ مفتی صاحب کے یہاں کام کی بہت اہمیت تھی، کوئی لمحہ ان کا ضائع نہیں ہوتا تھا، وہ لمحہ کا حساب رکھتے تھے، اسی کا نتیجہ تھا کہ ان کے پاس کچھ دن رہنے والے لوگ بھی کام کے بن جاتے تھے۔

## مفتی صاحب کا نام پہلی بار

مفتی صاحب بہار کے سر کردہ علماء میں تھے، امارت شرعیہ کے رکن رکمیں، حضرت امیر شریعت راجع مولانا سید منت اللہ رحمانیؒ کے انتہائی قریب ترین معتمد، امارت شرعیہ پٹنہ اور جامعہ رحمانی مونگیر کے تقریباً ہر پروگرام کی زینت، ان کے بڑے بھائی اور استاذ امیر شریعت خامس حضرت مولانا عبدالرحمن صاحبؒ میرے جدا اکبر حضرت مولانا عبدالشکور آہ مظفر پوریؒ کے تلمیز رشید، وہ خود میرے جدا امجد قطب الہند حضرت مولانا الحاج حکیم احمد حسن منورویؒ کے انتہائی عقیدت مند، عرصہ تک وہ سانحہ مونگیر میں رہے، بہار میں ان کے شاگردوں کی بھی بڑی تعداد تھی، لیکن مجھے یاد نہیں کہ میرے گھر میں کبھی ان کا ذکر آیا ہو، ان کا اسم گرامی پہلی بار اس وقت سامعہ نواز ہوا جب میں دارالعلوم دیوبند میں داخلہ کے لئے رخت سفر باندھ رہا تھا، میرے والد

بزرگوار حضرت مولانا سید محفوظ الرحمن صاحب دامت برکاتہم اپنے حجرہ سے دو کتابیں نکال کر لائے، جن کی جلدیں بوسیدہ اور اوراق پاریئہ ہو چکے تھے، (1) اسلام کا نظام امن (2) اور اسلامی حکومت کے نقش و نگار، ان پر مصنف کی جگہ حضرت مفتی صاحب کا اسم گرامی چھپا ہوا تھا، اور بین القوسین میں 'مرتب فتاویٰ دارالعلوم دیوبند' تحریر تھا اور یہ دونوں کتابیں مصنف کی طرف سے میرے جد امجد حضرت مولانا الحاج حکیم احمد حسن منوروی گوہدیہ میں بھی گئی تھیں، سرورق پر مصنف کے دستخط کے ساتھ جد امجد کا نام بھی مرقوم تھا، والد صاحب مفتی صاحب کے بارے میں زیادہ نہیں جانتے تھے، انہی دو کتابوں کے حوالے سے صرف اتنا جانتے تھے کہ دیوبند میں درجہنگہ کے کوئی عالم دین ہیں، جو اپنی قلمی خدمات کی بنا پر متعارف ہیں،۔۔۔ قبل بھی گاؤں کے کچھ پرانے فضلاء کے ذریعہ انہی کتابوں کے حوالہ سے والد صاحب نے مفتی صاحب کے احوال معلوم کرنے کی کوشش کی تھی، لیکن خاطر خواہ کا میابی نہیں مل سکی تھی،۔۔۔ اب جب میرے دیوبند جانے کی باری تھی تو والد صاحب نے یہ کتابیں ہمارے سامنے رکھیں اور فرمایا کہ دیوبند پہنچ کر ان سے ملاقات کرنا، یہ تمہارے دادا کے عقیدت مندوں میں ہیں، ان سے تمہیں دیوبند میں کافی مدد بھی حاصل ہو گی انشاء اللہ۔

## قاویہ سوئے دیوبند

غالبًاً / شوال المکرم ۱۴۰۵ھ / ۲۳ جون ۱۹۸۵ء کی تاریخ ہو گی کہ ہم تین ساتھیوں کا قاولہ (یعنی میرے علاوہ مولانا عبدالجبار قاسمی موضع سکھاں ضلع سمسٹی پور مقیم حال در بھنگہ) غازی پور کے لئے روانہ ہوا، مادر علمی مدرسہ دینیہ غازی پور پہنچ کر ذمہ داران اور اساتذہ کرام سے ملاقاتیں کیں، ان سے دعائیں لیں، تعلیمی تصدیق نامہ حاصل کیا، دیگر رفقاء درس بھی بھیں شامل ہوئے، پھر ہمارا سات رکنی قاولہ دیوبند کی جانب روانہ ہوا، دودن کے پر مشقت سفر کے بعد ہم عین صحیح کے وقت اذان فخر سے کچھ قبل دارالعلوم دیوبند کے مدنی گیٹ کے سامنے وارد ہوئے، اس زمانہ میں بعض حالات کی بنا پر دارالعلوم کا صدر دروازہ (باب قاسم) رات میں بند رہتا تھا اور اذان فخر کے بعد کھلتا تھا، باب مدنی کا چھوٹا گیٹ کھلا ہوا تھا، یہ دارالعلوم کے احاطہ دار جدید کا شمالي دروازہ تھا،

دارالعلوم دیوبند کا منظر جمیل

ہم نے جھانک کر دیکھا تو سرخ عمارتوں کے وسیع و عریض احاطہ کو دیکھ کر کسی عظیم الشان قلعہ کا گمان ہوا، خوشمنابیل بولوں، سرو قد اوچے درختوں اور گلزاروں سے

سجا ہو اچمنستان، درمیان میں ایک پختہ مستطیل سڑک باب مدنی کو باب معراج سے ملاتی ہے، ٹھیک وسط میں ایک خوبصورت فوارہ ہے، جو دن کے اکثر اوقات جاری رہتا ہے، جس سے پورا ماحول خوشنگوار اور پوری فضا خوش منظر معلوم ہوتی ہے، سیر و تفریح اور صحت کے لئے انتہائی حسین اور دلکش ماحول، اسی فوارہ سے ایک راستہ مغرب میں باب الظاہر کی طرف جاتا ہے اور دوسرा مشرق میں دارالعلوم کی برجوں والی بلند وبالا سہ منزلہ پر شکوہ عمارت کی طرف نکلتا ہے جس کے نچلے حصہ میں دارالعلوم کا وسیع و عریض دارالحدیث ہے جہاں قریب ایک ہزار (1000) طلبہ کے بیٹھنے کی گنجائش ہے، درمیانی منزل پر دارالحدیث فو قانی ہے جو اس وقت ہفتہم عربی کی درسگاہ کے لئے استعمال ہوتی تھی، اور تیسرا منزل پر دارالتفسیر کا ایک بڑا ہاں ہے، اور اس کے اوپر وہ بلند گنبد ہے جو آج تک دارالعلوم کا طرہ امتیاز ہے، پہلے دیوبند میں اوپری عمارتیں نہیں تھیں تو دور سے یہ گنبد عالی نظر آتا تھا، ٹرینوں اور شاہراہ عام سے گزرنے والے لوگ بھی دور سے ہی اس گنبد کا نظارہ کرتے تھے اور دارالعلوم کے قرب کا احساس ان کے مشام جان کو معطر کرتا تھا، دارالحدیث تھانی کے مشرقی حصے میں نوردرہ کی وہ تاریخی عمارت ہے جس کی بنیاد (اکابر کے مکاشفات کے مطابق) خود ساقی کوثر، سیدالکوئین، امام الانبیاء حضرت محمد مصطفیٰ ﷺ نے الہامی طور پر رکھی، اور پھر حضور پاک ﷺ کی نواز واج مطہرات کی

مناسبت سے اکابر دارالعلوم نے نو درسگاہوں کی تعمیر کی، تاکہ درجہ فارسی سے فضیلت تک نو درجات کی پوری تعلیم اسی ایک چھت کے زیر سایہ ہو جائے۔

خود ساقی کوثر نے رکھی میخانہ کی بنیاد یہاں

تاریخ مرتب کرتی ہے دیوانوں کی رواداد یہاں<sup>67</sup>

اسی نو درہ سے متصل احاطہ مولسری ہے جس میں مولسری کے دو انتہائی گھنے اور سایہ دار درخت تاریخ دیوبند کے نہ معلوم کتنے ہی واقعات کے امین اور چشم دید گواہ ہیں، اسی احاطہ میں جنازہ کی نماز ادا کی جاتی ہے، اور اس میں ایک مخصوص مقام ہے جو بزرگوں کے مشاہدات کی روشنی میں کافی بارکت تصور کیا جاتا ہے، اسی احاطہ میں ایک میٹھے پانی کا کنوں بھی ہے، جس کے ساتھ بھی کچھ تاریخی واقعات وابستہ ہیں، احاطہ مولسری کے مشرقی حصے میں ایک بلند وبالا اور وسیع و عریض دروازہ پر دارالعلوم کا دفتر اہتمام ہے، پھر اوپر اس کے جنوب اور مشرق میں دارالعلوم کے دیگر دفاتر پھیلے ہوئے ہیں، اس دروازہ سے باہر نکلنے تو ایک مختصر احاطہ کے بعد دارالعلوم کا صدر دروازہ باب قاسم ہے، اسی دروازہ سے متصل دارالعلوم کی مسجد ہے، اس وقت تک جامع رشید کی تعمیر نہیں ہوئی تھی اور دارالعلوم کی باقاعدہ دو ہی مسجدیں سمجھی جاتی تھیں، مسجد چھتہ اور مسجد

دارالعلوم، مسجد چھتہ سب سے پرانی بلکہ دارالعلوم کا نقطہ آغاز ہے، اسی مسجد میں مہتمم اول حضرت حاجی عابد حسینؒ کا حجرہ تھا، یہیں پر حاجی صاحب نے حجۃ الاسلام حضرت الامام مولانا محمد قاسم نانو تویؒ بانی دارالعلوم کی تحریک پر مدرسہ دیوبند کے لئے پہلا چندہ اکٹھا کیا، پھر حضرت نانو تویؒ نے اپنے تلامذہ میں سے ایک انتہائی جید استاذ ملا محمود گوہاں تدریس کے لئے مقرر فرمایا، اور یہیں چھتہ مسجد میں انار کے درخت کے نیچے صرف ایک طالب علم "محمود حسن" (یعنی حضرت شیخ الہند مولانا محمود حسن دیوبندیؒ) کے ذریعہ تعلیم کا آغاز ہوا، بعد میں حضرت نانو تویؒ بھی اسی مسجد کے ایک حجرہ میں فروش ہوئے، دارالعلوم کے دفتر محاسبی میں دارالعلوم کا پورا ریکارڈ موجود ہے، اسی کے محافظ خانے میں ایک شیشے کے صندوق میں وہ متبرک رومال محفوظ ہے جو عرصہ تک نبی کریم ﷺ کے کپڑے کے ساتھ مس رہا ہے، مسجد دارالعلوم کے سامنے سڑک کے اس پار دارالعلوم کا خوبصورت تین منزلہ مہمان خانہ ہے جو زائرین دارالعلوم کے لئے رات کے گیارہ بجے تک کھلا رہتا ہے، بہت نفیس، صاف سترہ اور آرام دہ ہے، جہاں مہمانوں کو بہتر قیام کے ساتھ اعلیٰ قسم کی ضیافت بھی فراہم کی جاتی ہے، باب قاسم میں داخل ہوتے ہی بائیں طرف مڑیں تو دارالعلوم کی وسیع و عریض تاریخی لا سیریری ہے، جس میں مختلف علوم و فنون پر لاکھوں کتابیں موجود ہیں، اب باب الظاہر کے پچھے اس کی

ایک شاہ کار عمارت بن رہی ہے، جو اپنی وسعت و حسن اور جدت طرازی میں بر صغير کی تمام لا بھریوں کو پیچھے چھوڑ دے گی، لا بھری کے نیچے دارالعلوم کے پندرہ روزہ اخبار "آئینہ دارالعلوم" کا دفتر ہے، اس سے تھوڑا آگے جائیں تو احاطہ مطبخ شروع ہو جاتا ہے، جہاں دارالعلوم میں مقیم ہزاروں افراد کے لئے کھانا تیار کیا جاتا ہے،۔۔۔۔۔ احاطہ مطبخ سے مغرب کی طرف نکلیں تو باب معراج سے متصل طلبہ کی اقامتی دو منزلہ خوبصورت عمارت "رواق خالد" ہے،۔۔۔۔۔ رواق خالد والے گیٹ سے باہر نکلیں تو دارالعلوم کا لمبا چوڑا منجھ ہے، جہاں جانوروں کے ذبیحہ کا عمل ہوتا ہے، وہاں سے مشرق کی طرف مڑیں، تو دو منزلہ "افریقی منزل قدیم" کی عمارت نظر آتی ہے، یہ بھی طلبہ کا دارالاقامہ ہے، بعض اساتذہ بھی یہاں رہتے ہیں،۔۔۔۔۔ اس کے پاس والی سڑک مغرب میں عید گاہ کی طرف اور مشرق میں شہر کی جانب جاتی ہے، یہیں سے ایک چھوٹا راستہ مسجد چھتے کے سامنے سے ہوتے ہوئے باب قاسم اور مسجد دارالعلوم کی طرف چلا جاتا ہے، اور دیوبند کی ایک مرکزی سڑک سے مل جاتا ہے، وہ سڑک بھی مشرق میں آبادی کی طرف اور مغرب میں دارالعلوم کے مدرسہ ثانویہ کے احاطہ کی طرف جاتی ہے، مدرسہ ثانویہ موجودہ جامع رشید کے بالکل سامنے ہے اور کافی وسیع و عریض خطہ ہے، اسی میں دارالعلوم کی مشہور زمانہ طبیہ کالج کی عمارت تھی جس کو بعد میں مدرسہ ثانویہ

سے بدل دیا گیا، یہیں افریقی منزل جدید، اعظمی منزل، دارالتریبیت اور دارالاساتذہ کی جدید ترین عمارتیں ہیں، جو انتہائی سلیقہ اور حسن ترتیب کے ساتھ اور جدید فن تعمیر کے مطابق بنائی گئی ہیں، درمیان سے ایک پختہ مستطیل سڑک خم کھاتی ہوئی گذرتی ہے جو باب رشید تک پہنچتی ہے، باب رشید دیوبند کی شاہراہ عام جی ٹی روڈ کی طرف سے دارالعلوم میں داخل ہونے کا دروازہ ہے،۔۔۔ مدرسہ ثانویہ کے احاطہ کے باہر جانب غرب میں مزار قاسمی ہے، جس میں بانی دارالعلوم حجۃ الاسلام حضرت الامام مولانا محمد قاسم نانو تویؒ کے مزار کے علاوہ بہت سے اکابر دیوبند کی قبریں ہیں، مزار قاسمی سے جنوب کی طرف بڑھیں تو تھوڑے فاصلے پر حضرت حاجی عابد حسین صاحب دیوبندیؒ کی قبر ہے، اکثر قبروں پر کتبے لگے ہوئے ہیں، حضرت نانو تویؒ کے والد ماجد حضرت اسد صاحبؒ کی قبر مدنی گیٹ کے سامنے سڑک کے قریب واقع ہے، اب وہ جامع رشید کے احاطے میں آگئی ہے، مگر محفوظ ہے۔۔۔ مدنی گیٹ سے باہر نکلیں تو دائیں طرف خانقاہ محلہ نظر آتا ہے، اب جامع رشید کی عظیم الشان عمارت نے اسے ڈھانپ لیا ہے، اسی خانقاہ محلہ میں خاتم المحدثین حضرت علامہ محمد انور شاہ کشمیریؒ کا رہائشی مکان تھا جواب ان کے اہل و عیال کے تصرف میں ہے، خانقاہ محلہ کو عبور کرنے کے بعد دیوبند کی عید گاہ آتی ہے، اس عید گاہ سے تھوڑے فاصلہ پر حضرت علامہ محمد انور شاہ کشمیریؒ کا مزار ہے، میرے

وقت میں وہ علاقہ بالکل ویران تھا، لیکن اب شہر کے کئی اہم اداروں کی دیدہ زیب اور عالیشان عمارتیں ادھر بن گئی ہیں، مثلاً دارالعلوم وقف، معہد الامام انور وغیرہ، ”شہر طیب“ بھی اسی خطے میں آباد ہے، بہت سے تجارتی مکتبے، دکانیں اور پرلیس بھی قائم ہو چکے ہیں  
، اب تو وہ پورا علاقہ مستقل شہر نظر آتا ہے،-----

بہر حال ہم تھوڑی دیر مدنی گیٹ کے باہر کھڑے ہو کر سوچتے رہے کہ اب کدھر جائیں؟ لیکن پھر ایک شناش طالب علم کی مدد سے داخلے کی ساری کارروائی مکمل کی گئی، اور پھر ہم لوگ اس طرح مصروف ہوئے کہ حضرت مفتی صاحب<sup>ؒ</sup> سے ملنے کا خیال ہی نہیں رہا، امتحان داخلہ کا نتیجہ شاندار آیا، مجھے کل ۵۰ نمبرات میں ۳۶ او سطح حاصل ہوئے تھے، اس طرح دارالعلوم کی طرف سے تمام ضروری سہولیات مجھے حاصل ہوئیں، فا الحمد للہ علی ذلک۔

### مفتی صاحب کے آستانہ پر

تمام اہم امور سے فراغت کے بعد ایک دن بعد نماز مغرب میں مفتی صاحب کے حجرہ کی طرف چلا، قریب پہونچا تو مفتی صاحب اپنے حجرہ کے باہری حصہ میں تشریف فرماتھے، اور کئی طلبہ بھی وہاں موجود تھے، اپنا تعارف کرایا تو مفتی صاحب کا چہرہ کھل اٹھا، فرمانے لگے، اتنی دیر کے بعد ملنے آئے؟--- مفتی صاحب نے پہلی ملاقات پر ہی

میرے خاندان کے تعلق سے ایک سوال پیش فرمادیا جو برسوں سے ان کے ذہن و دماغ کے اندر تاریخی الجھن کی صورت میں پل رہا تھا:

### حضرت منور ویٰ سے ملاقات کی کہانی مفتی صاحب گی زبانی

مفتی صاحب نے فرمایا، میری ملاقات تمہارے جد امجد سے ٹرین میں ہوئی تھی، جامعہ رحمانی موگنیر میں ایک ملک گیر کانفرنس ہو رہی تھی، ہم لوگ در بھنگہ سے کھلڑیا کے لئے ٹرین پر سوار ہوئے، در بھنگہ کے ممتاز علماء و قائدین ہمارے قافلے میں شامل تھے، مثلاً حضرت مولانا محمود صاحب (نستہ) تلمیز رشید حضرت علامہ انور شاہ کشمیری، اور مولانا تسلیم الدین صاحب (سدھوی) وغیرہ، اچانک میں نے دیکھا ایک نورانی صورت بزرگ سید ہے سادھے لباس میں ہاتھ میں ایک تھیلا لئے ہوئے ہمارے ہی ڈبے میں داخل ہوئے، ان کے آتے ہی لوگ سمئنے لگے، ہمارے قافلہ کے اکثر لوگوں نے کھڑے ہو کر ان کا استقبال کیا، سب کے ہی دل و نگاہ ان کی عقیدت و احترام میں جھک گئے، میں نے مولانا محمود صاحب سے دریافت کیا۔۔۔ تو انہوں نے آہستہ سے مجھے فرمایا کہ ”یہ سلسلہ نقشبندیہ کے انتہائی بلند پایہ صاحب نسبت اور صاحب کشف بزرگ ہیں، حضرت مولانا بشارت کریم گڑھولوی سے تعلق ہے اور حضرت مولانا عبدالشکور آہ تو میرے مظفر پوری کے بڑے صاحبزادے ہیں“۔۔۔ حضرت مولانا عبدالشکور آہ تو میرے

استاذ الاستاذ تھے اور طالب علمی کے زمانہ میں مجھے ان کی زیارت ہو چکی تھی، مجھے ان سے بے پناہ انس پیدا ہوا، میں نے آگے بڑھ کر مصافحہ کیا، اپنا تعارف کرایا، تو وہ بھی بہت مسرور ہوئے، بعد میں میں نے اپنی دوکتا میں (جن کا تذکرہ پہلے آچکا ہے) ان کو بھیجیں، سمسٹی پور کے بعد حسن پور روڈ اسٹیشن آیا تو وہ اتر گئے، معلوم ہوا کہ یہیں قریب میں منور والان کا گاؤں ہے،---

### ایک تاریخی عقدہ۔ نقل مکانی کا پس منظر

اس وقت سے آج تک یہ عقدہ حل نہ ہو سکا کہ حضرت مولانا عبدالشکور آہ مظفر پوری<sup>ر</sup> کے صاحبزادہ کا وطن حسن پور روڈ کے قرب ونواح میں کس طرح ہے؟ پھر ان کے نام کے ساتھ درجہنگوی لگتا ہے اور میرے استاذ الاستاذ مظفر پوری تھے میں نے اس کی وضاحت کی کہ حضرت مولانا عبدالشکور صاحب<sup>ر</sup> کی دو بیویاں تھیں، پہلے محل سے میرے جدا مجدد تھے، حضرت مظفر پوری<sup>ر</sup> کی پہلی اہلیہ بی بی حلیمه خاتون ان کے اپنے ماموں حضرت مولانا امیر الحسن قادری<sup>ر</sup> کی صاحبزادی ہیں، حضرت مولانا امیر الحسن قادری<sup>ر</sup> پر قدرے جذب کا غلبہ تھا، انہوں نے اپنی زندگی کا بیشتر حصہ غیری اشارات کے تحت بہار کے مختلف ایسے علاقوں میں گزارا جہاں دینی تعلیم کی بے پناہ کی تھی اور لوگ رسم و رواج کی مختلف بندشوں میں جکڑے ہوئے تھے، وہ حضرت مولانا

اسحاق بانسویؒ کے مرید و خلیفہ تھے، اسی ضمن میں انہوں نے تقریباً اباد سال صلحابزرگ (صلع سمسی پور) میں اور تین سال منوروا (صلع سمسی پور) میں گزارے، حضرت مولانا احمد حسن صاحبؒ اپنے نانا کے حکم پر ادھر تشریف لائے اور منوروا میں قیام فرمایا، نانا کے وصال کے بعد یہاں سے ہجرت کا ارادہ فرمایا، لیکن بزرگوں کے حکم اور اشارہ غبی کے تحت ان کو یہیں قیام کرنا پڑا کہ ابھی حضرت مولانا امیر الحسن قادری کے دینی اور اصلاحی مشن کا کام باقی تھا، پھر اللہ پاک نے منوروا میں کاشانہ حضرت احمد حسنؒ کو وہ دینی اور روحانی مرکزیت بخشی کہ پورے شمالی بہار سے بنگال تک اس کے فیوض کی نہیں پہنچیں اور منوروا جیسی چھوٹی سی بستی مرجع عام و خاص بن گئی، ---

### رابطہ منزل بمنزل

اس پہلی ملاقات کے بعد ہی مفتی صاحب سے ایسی مناسبت پیدا ہوئی کہ جیسے وہ میرے خاندان کے فرد ہوں پھر گا ہے گا ہے آمد و رفت کا سلسلہ بھی شروع ہو گیا، البتہ مفتی صاحب سے میرا کوئی درس متعلق نہیں تھا، وہ صرف درجہ افقاء کے طلبہ کو پڑھاتے تھے، اس لئے آمد و رفت میں اکثر وقہ ہو جاتا تھا، ان سے ہمارا رابطہ صرف انجمن کی حد تک تھا، وہ ہماری انجمن تہذیب البيان (طلبہ در بھنگہ، سمسی پور، مدھوبنی) کے سرپرست تھے، لیکن ہفتم عربی کے سال خود مجھے انجمن سے زیادہ دلچسپی نہیں تھی، کبھی کبھی رسم

پوری کرنے کے لئے شرکت کر لیا کرتا تھا، لیکن دورہ حدیث شریف کے سال جب مجھ پر انجمن کے قلمی ماہنامہ "افکار" کی ادارت کا بوجھ ڈال دیا گیا، تو نسبتاً انجمن سے بھی اور اس کے حوالہ سے مفتی صاحب سے بھی رابطہ بڑھ گیا، آمدورفت بھی کچھ زیادہ ہو گئی، اس دوران مفتی صاحب سے بعض قلمی اصلاحات لیں۔۔۔ دورہ حدیث کے سالانہ امتحان میں مجھے امتیازی کا میاپی ملی اور دوسری پوزیشن حاصل ہوئی، دارالعلوم کے ضابطہ کے مطابق دورہ حدیث میں امتیازی نمبرات حاصل کرنے والے طلبہ کو دارالعلوم میں معین المدرس کا اعزاز بخشا جاتا تھا، مجھ سے بھی کہا گیا لیکن مجھے افتا پڑھنے کی خواہش تھی، اس لئے میں نے اس کے بجائے افتا میں داخلے کے لئے درخواست دے دی، صوبہ بہار سے تقریباً ۳۸

طلبہ داخلہ کے خواہشمند تھے اور اس معیار پر اترتے تھے، لیکن کوٹہ کے مطابق بہار سے صرف ایک ہی طالب علم لیا جا سکتا تھا، اس طرح تنہا میرا انتخاب عمل میں آیا،۔۔۔

### مفتی صاحب سے باقاعدہ استفادہ کا آغاز

اب حضرت مفتی صاحب کے پاس براہ راست میرا درس شروع ہوا، پہلی گھنٹی در مختار کی مفتی صاحب سے متعلق ہوئی، تمrin فتاویٰ کے لئے بھی میرا نام مفتی صاحب ہی کے پاس منتخب ہوا، عموماً بعد نماز ظہر تا عصر ہم لوگ مشق فتاویٰ کے لئے دارالافتاء میں رہتے تھے، مفتی صاحب نہ صرف قدیم مسائل پر ہم لوگوں سے کام لیتے بلکہ بہت سے

نئے مسائل بھی زیر بحث لاتے، اور ان پر غور و فکر کا طریقہ سمجھاتے، یوں تو مفتی صاحب کی شفقت بیکرائی سب طلبہ ہی پر تھی، لیکن میرے خاندانی پس منظر کی بنابر مجھ سے بہت زیادہ محبت فرماتے تھے، مجھ پر ان کو اعتماد بھی بہت زیادہ تھا، اسی وجہ سے اپنے کئی علمی اور تحقیقی کاموں میں مجھے شرکت کا موقعہ دیتے تھے،

### مفتی صاحب کا حافظہ اور علمی استحضار

مثلاً ان دونوں مفتی صاحب فتاویٰ دارالعلوم کی تیرھویں جلد (کتاب الوقف) کی ترتیب کا کام کر رہے تھے، میں اکثر بعد نماز مغرب تا عشا ان کے کام میں شریک ہوتا اور ان کے طریقہ کار سے استفادہ کرتا، حالانکہ مفتی صاحب بڑھاپ کی منزل میں تھے اور حوادث روز گارنے ان کو توڑ کر رکھ دیا تھا، لیکن ان کی ہمت و عزیمت اور ہر کام میں وقت اور اصولوں کی پابندی قابل رشک تھی، مطالعہ و سعی اور ذہن پوری طرح حاضر تھا، فتاویٰ شامی تو جیسے پوری از بر تھی، وہ کبھی کوئی حوالہ فہرست کی مدد سے نہیں نکالتے تھے، بلکہ براہ راست صفحات الٹتے اور ایک دو صفحہ کے فرق سے وہ حوالہ مل جاتا تھا، یہ میر اروز کا مشاہدہ تھا اور وہ بھی وقف اور مساجد جیسے خشک اور مشکل موضوعات میں آسان بات نہ تھی، کبھی میں کوشش کرتا کہ فہرست کے ذریعہ کوئی حوالہ نکالوں، لیکن تجربہ کی کمی کی بنابر تاخیر ہوتی لیکن ان کے لئے یہ کوئی مسئلہ نہ تھا، میں نے بارہا دیکھا کہ استفتا کے جواب

میں شامی یا عالمگیری کی پوری عربی عبارت حافظہ کی مدد سے لکھ دیتے، جلد کی تعین بھی فرمادیتے، صرف صفحہ نمبر کے لئے ہم لوگوں کو کتاب سے مراجعت کرنی پڑتی تھی،

سلف ہر حال میں خلف پر فضیلت رکھتے ہیں

مفہی صاحب کو دیکھ کر میرے اس نظریہ کو قوت ملی کہ بعد کے لوگ وسائل و ذرائع کی فراوانی کے باوجود پہلے والوں کے علم و فضل کو پا نہیں سکتے، اللہ پاک نے زمانی تقدم میں وہ برکت و فضیلت رکھی ہے جس کا کوئی متبادل دنیا میں موجود نہیں ہے، اسی لئے ہر زمانہ میں خلف اپنے سلف کا احترام کرتے چلے آئے ہیں، سلف ہی اپنے اخلاف کے لئے سچے آئندیل ہوتے ہیں، ہر نیا عہد اپنے پہلے عہد کے سانچے میں ڈھلتا ہے اور ہمیشہ نقش ثانی نقش اول کو دیکھ کر تیار کیا جاتا ہے، حال ہمیشہ ماضی کا آئینہ دار ہوتا ہے، دین و اخلاق کا معاملہ تو کچھ زیادہ ہی حساس ہے، ان کی جڑیں تو ہر حال میں ماضی کی خاک میں پیوست ہیں، سلف سے رشته کاٹ لیا جائے تو ان میں اور کٹی ہوئی پنگ میں کوئی فرق باقی نہ رہ جائے گا، دین و اخلاق اور علم و عمل کے اعتبار سے اب کوئی ترقی ہونے والی نہیں ہے، ہر آنے والا وقت زوال کی ایک نئی تاریخ بناتا ہے اور ہر نئے دور کا معیار پچھلے دور سے فروٹر ہوتا ہے، یہ وہ تاریخی صداقت ہے جس پر ہر آنے والی گھڑی مہر تصدیق ثبت کر رہی ہے، اسی لئے جب کبھی بعد والوں نے اپنے پہلوں پر نکتہ چینی کی ہے اور ان کے

کئے ہوئے کاموں میں کیڑے نکالے ہیں، تو امت نے اسے مسترد کر دیا ہے اور اس کو اس حدیث کا مصدقہ قرار دیا ہے،-----

وَلَعْنَ آخِرٍ هَذِهِ الْأُمَّةِ أَوْلَاهَا فَلَيْرَتَقِبُوا عِنْدَ ذَلِكَ رِيحًا حَمْرَاءَ أَوْ خَسْفًا وَمَسْخًا ». قَالَ أَبُو عِيسَى هَذَا حَدِيثٌ غَرِيبٌ لَا نَعْرِفُهُ مِنْ حَدِيثٍ عَلَىٰ بْنِ أَبِي طَالِبٍ إِلَّا مِنْ هَذَا الْوَجْهِ<sup>68</sup>

ترجمہ: جب اس امت کے آخری دور کے لوگ اس امت کے اولین لوگوں پر لعنت بھیجنے لگیں تو پھر لوگ سرخ ہوا، زمین میں دھنسائے جانے اور صور تین مسخ کئے جانے کا انتظار کریں۔

اپنے بزرگوں کے چھوٹے ہوئے کاموں کی تکمیل کی جائے گی، ان کو ناقص نہیں بتایا جائے گا، یہ چھوٹوں پر بزرگوں کا حق بنتا ہے اور جو حضرات ان حدود کی رعایت نہیں کرتے وہ حق تلفی کے گنہ گار ہوتے ہیں، مجھے اس موقعہ پر شیخ عبدالفتاح ابو غدہؒ کی بات یاد آتی ہے، جو آب زر سے لکھنے کے لاٹ ہے: ---- شیخ نے حضرت علامہ عبدالحی فرنگی محلیؒ کی شہرہ آفاق کتاب "ظفر الامانی" اپنی نئی تحقیق و تعلیق کے ساتھ شائع کی، تو شیخ کی تحقیقات کا حجم اصل کتاب سے کئی گنازیادہ ہو گیا، کسی صاحب علم نے ان

<sup>68</sup> - سنن الترمذی [الكتاب : الجامع الصحيح سنن الترمذی ، المؤلف : محمد بن عیسیٰ أبو عیسیٰ الترمذی السلمی ، الناشر : دار إحياء التراث العربي - بیروت۔

کو مشورہ دیا کہ اپنی تحقیقات کو اس کتاب کا حاشیہ بنانے کے بجائے مستقل کتابی صورت میں شائع کریں، تو شیخ نے جواب دیا کہ "باپ دادا کے پرانے مکان کی مرمت کرنا نیا مکان بنانے سے بہتر ہے" <sup>69</sup>

## اختلاف کے حدود

میں نے مفتی صاحب کی صحبتوں میں محسوس کیا کہ بزرگوں کا احترام کیسے کیا جاتا ہے؟ کسی مسئلے میں علمی اختلاف بھی ہو تو اس کے اظہار کے آداب کیا ہیں؟ مفتی صاحب بھی کئی مسائل میں اپنی ایک رائے رکھتے تھے، مگر کبھی انہوں نے ان کی بنیاد پر اپنے مخالفین کے ساتھ توہین کارویہ اختیار نہیں کیا، مفتی صاحب کے رجحانات ان کی اپنی ذہنیت کے عکاس تھے، ان میں کسی منفیت کا دخل نہیں تھا، یوں بھی مفتی صاحب صلح کل انسان تھے، ہزار رنج سہنے کے باوجود مزاج کی نرمی اور اخلاق کی بلندی میں فرق نہیں آتا تھا، اپنے سخت سے سخت مخالف سے ایسی خنده پیشانی سے ملتے کہ وہ شرم سے پانی پانی ہو جاتا، ان کا تحمل ہی ان کی شخصیت کا حصہ تھا، ورنہ زندگی میں بالخصوص دیوبند میں جن حالات سے وہ دوچار ہوئے اور جیسی آزمائشوں سے انہیں گذرنا پڑا کہ ان کی جگہ کوئی

دوسرا ہوتا تو اس کے قدم اکھڑ جاتے،۔۔۔۔۔ مفتی صاحب ایک طویل عرصہ تک دارالعلوم دیوبند میں رہے، اس دوران وہاں کے نظم و انتظام کے معاملات میں کئی بار اتحل پھل آئی، طلبہ کی اسٹرائیکمیں ہوئیں، انقلابات آئے، انتظامیہ بدلتی، مگر مفتی صاحب کا طرز عمل ہمیشہ دارالعلوم کے حق میں مخلصانہ اور منتظمین کے حق میں وفادارانہ رہا، انہوں نے کبھی دارالعلوم کی عزت و وقار پر اپنی ذات سے کوئی سوالیہ نشان لگانے نہ دیا، ایک موقعہ پر میڈیا کی طرف سے ایک سازش کے تحت دارالافتاق کے خلاف فتووں کی خرید و فروخت کا الزام لگایا اور اس کو کافی ہوادی گئی، لیکن اس میں مفتی صاحب کا نام کہیں نہیں آیا، اللہ پاک نے آپ کی حفاظت فرمائی، جبکہ وہ اس وقت دارالعلوم کے سب سے سینئر مفتی تھے،۔۔۔۔۔

صبر و استقامت کے پیکر

مفتی صاحب نے ساری زندگی ایک جاں شار سپاہی کی طرح دارالعلوم کی خدمت کی اور کہیں پلٹ کر کسی صلہ یاستائش کے طلب گارنہ ہوئے اور نہ اس سلسلے میں کسی طعن و تشنیع کی پرواہ کی، مفتی صاحب اکثر فرمایا کرتے تھے کہ دارالعلوم میں میری ملازمت ہوئی، تو حضرت حکیم الاسلام قاری محمد طیب صاحبؒ کا دور اہتمام تھا، لیکن دارالعلوم کے صدر المدرسین اور شیخ الحدیث حضرت شیخ الاسلام مولانا سید حسین احمد

مدنی روحانیت اور تزکیہ اخلاق کے باب میں مرجع خاص و عام تھے، ان کی شخصیت کی جاذبیت اور اخلاق عالیہ نے پورے ملک کو اپنا اسیہ بنالیا تھا اور سیاسی اختلافات کے باوجود ہر شخص ان کے زہد و تقویٰ اور روحانیت و بزرگی کا شناخوان تھا، اس وقت سارے ہندوستان میں ان کی خانقاہ سے زیادہ آب و تاب کہیں نظر نہ آتی تھی، حضرت مدنیؒ کے شخصیت سے میں بھی متاثر ہوا اور ان کے حلقہ ارادت میں شامل ہو گیا، حضرت مدنیؒ کے وصال کے بعد اس انتساب کی بنیاد پر مجھے دارالعلوم کی انتظامیہ مدنی گروپ کا آدمی تصور کرتی تھی، کچھ عرصہ کے بعد میں حضرت حکیم الاسلام قاری محمد طیب صاحبؒ سے با قاعدہ منسلک ہو گیا، بعد میں اجازت و خلافت سے بھی سرفراز ہوا، اب آج کی انتظامیہ (موجودہ مدنی گروپ) مجھے قاری طیب صاحبؒ کے گروپ کا آدمی سمجھتی ہے، جبکہ ہر انتظامیہ کے ساتھ میرا تعاوں بدستور رہا اور انتظامیہ نے مجھ سے پورا کام لیا لیکن غیریت کی دیواریں ہمیشہ قائم رہیں، یہ میری زندگی کاالمیہ ہے،۔۔۔۔

۱۹۸۳ء کے انقلاب میں دیگر علمی اثاثوں کے ساتھ مفتی صاحب کی خود نوشت سوانح حیات بھی ضائع ہو گئی، اگر وہ کتاب آج موجود ہوتی تو مفتی صاحب کی زندگی کے کئی گم شدہ حصے روشنی میں آتے اور بہت سے راز ہائے سر بستہ سے پرده اٹھتا، مفتی صاحب نے قریب نصف صدی تک دارالعلوم کی خدمت کی، ان کی زندگی دارالعلوم کے قریب

پچاس سالہ دور کی خاموش تاریخ تھی، جس پر مصلحت کی بڑی دبیز چادر پڑی رہتی تھی، ہندوستان کی جنگ آزادی سے لیکر دارالعلوم کے عہد انقلاب تک بہار و خزان کے نہ معلوم کتنے موسم انہوں نے دیکھے تھے، کتنے ہی اداروں اور شخصیات کے عروج و زوال کے مشاہدات کی تاریخ ان کی نگاہ میں تھی، انہی چیزوں نے ان کی فکر و زبان کو بہت محتاط بنادیا تھا، وہ عام حالات میں کسی پر تبصرہ کرنا پسند نہیں کرتے تھے، وہ کتاب و قلم کے آدمی تھے، میں نے جب دیکھا کوئی کتاب ان کی آنکھوں سے لگی ہے یا پھر قلم ان کی انگلیوں میں جنبش کر رہا ہے۔

### مفتقی صاحب کی مجلسیں

عصر سے مغرب تک بالعموم ان کے یہاں مجلس لگتی تھی، جس میں کچھ بے تکلف طلبہ شریک ہوتے تھے، ان کے دوستوں میں اکثر فضلو بھائی (جناب مولانا فضل الرحمن صاحب در بھنگوی استاذ شعبۃ خطا طی دارالعلوم دیوبند)، حکیم عزیز الرحمن صاحب اعظمی سابق پروفیسر طبیہ کالج دارالعلوم دیوبند و محقق شیخ الہند اکیڈمی دارالعلوم دیوبند (شریک رہتے تھے، کبھی کبھی حضرت علامہ مولانا محمد حسین بہاری صاحب محدث دارالعلوم دیوبند بھی مجلس کو رونق بخشتے تھے، بڑی سادہ اور بے تکلف مجلس ہوا کرتی تھی، مفتقی صاحب کی طرف سے چائے کا دورانیہ ہوتا تھا اور کسی شریک مجلس کی طرف سے

چائے کے لوازم کا انتظام کیا جاتا تھا، مختلف موضوعات پر کھل کر گفتگو ہوتی تھی، ہر شخص کو اظہار خیال کی آزادی ہوتی،

حکیم عزیز الرحمن صاحب بڑے مجلسی آدمی تھے، لطائف و نظرائف کی ان کے پاس کمی نہیں تھی، ان کی ایک ایک بات پر کبھی پوری مجلس قہقہہ زار ہو جاتی، نادر تجربات اور تاریخی واقعات کا پورا خزانہ ان کے دماغ میں محفوظ تھا، بتیں ایسے پتے کی کرتے کہ رگ دانش پھر ک اٹھتی، ان کی زندگی میں بڑا غم تھا، اپنوں کے ہاتھ ہی بہت سے دکھ سہے تھے، لیکن ان کی مسکراہیں ان کے غنوں کے لئے جا ب تھیں، مجھ سے بہت بے تکلفی تھی میں نے اکثر محسوس کیا کہ ان کی ہنسی میں بھی آنکھوں کی نمی نہیں جاتی اور مسکراتے ہوئے بھی ان کی شخصیت کے نہای خانے سے اداسیاں جھانکتی رہتی تھیں، آج وہ ہم میں نہیں ہیں تو ان کی ایک ایک بات یاد آتی ہے، میں ان کا بہت مداح تھا اور کبھی مجلس میں نہ ہوتے تو بڑی کمی محسوس ہوتی تھی، دیوبند کے بحر ناپید اکنار میں آج بہت کچھ ہے لیکن وہ درآبدار کہیں نظر نہیں آتا۔

مولانا فضل الرحمن صاحب (فضلوبھائی) خاموش طبع آدمی تھے، مفتی صاحب کے ہم خیال، ان کی تحریروں کے مزاج شناس اور علمی امور کی اشاعت میں ان

کے دست راست تھے، بہت نیک صالح آدمی تھے، دیوبند کے ایک محلہ میں کراچیہ پر رہتے تھے، بولتے کم تھے مگر سننے کا حوصلہ و سلیقہ قابل رشک تھا، ہر ایک کی بات پوری بشاشت کے ساتھ سنتے، میں ان کے اس حوصلہ کی داد دیتا تھا، واقعی فضلو بھائی بڑی فضیلتوں کے مالک تھے۔

حضرت علامہ مولانا محمد حسین بہاری<sup>ر</sup>

حضرت علامہ بہاری<sup>ر</sup> تو استاذ الاساتذہ تھے، دارالعلوم میں ہر شخص ان کا احترام کرتا تھا، وہ جس کو چاہتے تنبیہ کر سکتے تھے، ان کے سامنے کسی کو پرمانے کی مجال نہیں تھی، بارہا میں نے بزرگ اساتذہ پر بھی ان کی چھڑی اٹھتے ہوئی دیکھی اور ہر آدمی پوری بشاشت و سعادت مندی کے ساتھ اسے قبول کرتا، اس شان و صفات کی شخصیت پورے دیوبند میں اس وقت حضرت علامہ<sup>ر</sup> کے سوا کوئی نہ تھی، بے پناہ ضعف و پیری کے باوجود درس اور نماز باجماعت پر ان کی استقامت ضرب المثل تھی، یہ ان کے تقویٰ اور مقام ولایت کی علامت تھی، یہ بات میں نے نہ اس دور کے دیوبند میں دیکھی اور نہ اس کے بعد کہیں، حضرت علامہ<sup>ر</sup> کو دیوبند کی مٹی سے اتنا پیار تھا کہ اس میں دفن ہونے کی آرزو میں دیوبند سے باہر ہر طرح کی طویل آمد و رفت چھوڑ دی تھی، اپنی موت کے بارے میں ان کی دو تمنائیں کافی مشہور تھیں، ایک یہ کہ حدیث پڑھاتے ہوئے ان کی موت ہو،

دوسرے دیوبند کی مٹی میں اپنے مشائخ کے جوار میں دفن ہوں، اللہ پاک نے ان کی دونوں آرزوئیں پوری فرمائیں، فرحمہ اللہ۔

نہ پوچھ ان خرقہ پوشوں کی تمنا ہو تو دیکھ ان کو

یہ بیضا لئے بیٹھے ہیں اپنی آستینیوں میں

تمنا در دل کی ہو تو کر خدمت فقیروں کی

نہیں ملتا یہ گوہر بادشاہوں کے خزینوں میں

حضرت علامہ علماء محمد شین دیوبند میں بلند مقام کے حامل تھے، افسوس ان کے افادات ترمذی و ابو داود محفوظ نہ رہ سکے کہ آج کی نسلوں کو بھی ان کے علمی مقام و مرتبہ کا اندازہ ہوتا، البتہ ان کے تلامذہ جانتے ہیں کہ ان کا درس کس قدر جامع اور علوم و معارف کا گنجینہ ہوتا تھا، مختصر جملوں میں بڑی بڑی بحثوں کا خلاصہ پیش کر دیتے تھے، ان کی چند سطیریں گھنٹوں کی تقریروں پر حاوی ہوا کرتی تھیں اور اتنے بچے تلے انداز اور سادہ لب والہجہ میں گفتگو کرتے کہ ہر طالب علم کے لئے وہ قابل فہم ہوتی تھی، اہم بات یہ تھی ان کا درس مخصوص چند نقول کا مجموعہ نہیں ہوتا تھا، بلکہ اس میں اجتہادی شان نمایاں ہوتی تھی، اس میں محمد شین و فقہاء کی آراء کے ساتھ خود علامہ کے علم و حکمت کے بحاذ خار کی جوانی بھی شامل ہوتی تھی، نیزان کی آواز کی گھن گرج اور الفاظ و تعبیرات اور لب والہجہ کی

شوکت اس میں وہ اثر انگلیزی پیدا کرتی کہ سلف صالحین کی یاد تازہ ہو جاتی تھی، پورے حلقة دیوبند و سہارن پور میں ان کے درس ترمذی کو امتیازی شہرت حاصل تھی، میں نے جو ان کا دور پایا ان کا زور و شباب رخصت ہو چکا تھا، ضعف و پیری کا غالبہ تھا، مزید حالات کی نبرد آزمائیوں نے ان کو دل شکستہ کر دیا تھا، اکابر اور اکثر معاصرین کے رخصت ہو جانے کے بعد وہ اپنے کو تنہا محسوس کرتے تھے، اب زندگی سے ان کی وابستگی ایک مسافرانہ توقف سے زیادہ نہ تھی، کہہ سکتے ہیں کہ ایک چل چلا وہ کا وقت تھا، میں نے ان سے ترمذی کے بجائے ابو داؤد پڑھی ہے، لیکن جس اعتماد اور جامعیت کے ساتھ وہ بحث کرتے تھے اور موضوع پر مکمل حاوی ہو کر گفتگو فرماتے اور کلیات و جزئیات کا احاطہ فرماتے کہ ان کا درس آواز کی نقاہت کے باوجود سب سے منفرد اور سب سے مکمل ہوتا تھا، ان کا درس محفوظ کر لینے کے بعد ان مسائل میں کسی کے درس کی علمی حاجت باقی نہیں رہ جاتی تھی، اس بات کا زیادہ اندازہ مجھے اس وقت ہوا جب میں نے امتحان کے موقعہ پر حضرت علامہ<sup>ر</sup> کے افادات کے نوٹس کا مطالعہ کیا، میری عادت اپنے اساتذہ اور مشايخ کی درسی تقریریں نوٹ کرنے کی تھی، تو علامہ کے دروس کی جامعیت دیکھ کر حیران رہ گیا، کھنڈرات کے اس تب و تاب سے محلات کے شان و شکوہ کا اندازہ کیا جا سکتا ہے، میں نے سوچا حضرت شیخ الاسلام مولانا سید حسین احمد مدنی صدر المدرسین و شیخ الحدیث دارالعلوم

دیوبند نے عرب مہماںوں کے سامنے علامہ کا تعارف ان لفظوں میں عبث نہیں کرایا تھا "هذا امام المنطق والفلسفہ" حضرت علامہ سے اس وقت زیادہ تر منطق و فلسفہ کی کتابیں متعلق تھیں اور علامہ نے اس فن میں وہ دھوم مچائی تھی کہ خیر آباد اور ٹونک کی درسگاہوں کی یاد تازہ ہو گئی تھی،۔۔۔ پھر جب حدیث میں قدم رکھا تو دیوبند کی درسگاہ حدیث کا وقار بلند کیا اور حضرت نانو تویؒ، حضرت شیخ الہندؒ، حضرت علامہ کشمیریؒ، حضرت عثمانیؒ، حضرت مدنیؒ اور حضرت حکیم الاسلام قاری محمد طیبؒ کے درس حدیث کے تاریخی تسلسل کو آگے بڑھایا، ان کے طرز تدریس کو فنی بلندی اور علوم و افکار کو وسعت و گہرائی بخشی، اللہ پاک ان کی قبر کو نور سے بھر دے اور اپنے کرم کی آغوش میں ان کو جگہ عنایت فرمائے آمین۔

حضرت علامہؒ کبھی بظاہر تلخ لب و لہجہ میں بھی بات کرتے تھے، مگر اس میں بھی ان کی شفقت پوشیدہ ہوتی تھی، بظاہر بہت بار عب لیکن اندر پھول سے بھی زیادہ نرم، ہر ایک کے مخلص و خیر خواہ، میں ایک کم عمر طالب علم تھا اور ان کا ادنیٰ ترین شاگرد، لیکن بہت محبت فرماتے تھے، زجر و توبخ سے بھی نوازتے تھے اور تحسین بھی فرماتے تھے، میری پہلی کتاب "منصب صحابہ" (جو اصلاً عہد طالب علمی کی تالیف ہے) کی اشاعت کی نوبت آئی تو بزرگوں سے تقریظات لکھوانے کی میں نے کوشش کی، میری خواہش تھی کہ

حضرت علامہؒ سے بھی درخواست کروں، بعض لوگوں نے مجھے ڈرایا کہ ان سے تقریظ لکھوانا آسان نہیں ہے، لیکن میں نے ہمت کر کے ان سے درخواست کی اور اپنی کتاب کا کتابت شدہ حصہ ان کو دکھلایا، انہوں نے بہت پسند کیا اور بآسانی تقریظ لکھنے کے لئے راضی ہو گئے اور خلاف توقع زور دار تقریظ لکھی اور اس کو اپنے موضوع کی پہلی کتاب قرار دیا۔

مفیت صاحب کی علمی شخصیت اور علاقائی نسبت کی بنا پر کبھی کبھی حضرت علامہ عصر کے بعد کی مجلس میں مفتی صاحب کے یہاں تشریف لاتے تھے، مفتی صاحب علامہ کا بہت زیادہ احترام فرماتے تھے، جب تک وہ مجلس میں ہوتے زیادہ گفتگو نہیں کرتے تھے، مرکزی جگہ پر حضرت علامہ کے لئے گاؤں تکیہ رکھ دی جاتی اور وہ اس پر نیم دراز کیفیت میں تشریف رکھتے، ان کی عصا ان کے پاس ہوتی، جو بات کسی کو تفہیم سے سمجھ میں نہ آتی وہ ان کے ڈنڈے سے سمجھ میں آ جاتی تھی، ایسی برکت والی چھپڑی وہ بھی بڑی عمر والوں کی تنبیہ کے لئے ان کے بعد کبھی نہیں دیکھی۔

جب یہ مجلسیں میری قیام گاہ پر ہونے لگیں

جب میں دارالعلوم میں معین المدرس ہوا تو مفتی صاحب کی یہ مجلسیں اکثر میری قیام گاہ (دار جدید کمرہ نمبر ۲) میں منعقد ہونے لگیں، مگر ان میں حضرت علامہ کی

شرکت کبھی نہ ہو سکی، البتہ شرکاء میں میرے دوست مولانا طارق بن ثاقب پورنوی کا اضافہ ہوا جو مجھے ازراہ محبت علامہ سے پکارتے تھے اور میں بھی جواباً ان کو علامہ ہی کہتا تھا، میرے بڑے قدر دان تھے، میں بھی ان کے فلک و فن اور شعری صلاحیتوں کا بڑا قائل تھا، طارق صاحب کی وجہ سے اکثر یہ مجلسیں ادبی نشستوں میں تبدیل ہو جاتی تھیں، ان کا یہ شعر میرے نہایا خانہ ذہن میں آج بھی تزویز تازہ ہے:

طویل عمر ہے در کار اس کے پڑھنے کو

ہماری داستان اور اق مختصر میں نہیں

اللہ پاک جزائے خیر سے نوازیں، جامعہ رباني قائم ہوا تو کچے دھاگے  
میں بندھے ہوئے وہ منور و اچلے آئے، جامعہ کے ایک سالانہ جلسہ میں شریک ہوئے اور  
اپنا یاد گار ترانہ جامعہ کو پیش کیا، جس کو آج بھی ہمارے طلبہ اپنے پروگراموں میں  
گنگناتے ہیں، انٹرنیٹ پر بھی اس ترانہ کو سنا جاسکتا ہے، اس کے چند اشعار یہ ہیں:

یہ منع علم و عرفان ہے، یہ مظہر دین ہدایت ہے

یہ مرکز دعوت و ایماں ہے، یہ مخزن فہم و فراست ہے

یہ گلشن دین محمد کی ہے باد بھاری کا مسکن،

ہر رنگ کے پھولوں کا مخزن، ہر پھول کی خوشبو کا مان

یہ نسبت ساقی کوثر سے احمد آ کا حسین میخانہ ہے  
 لبریز خلوص باطن سے محفوظ آ کا ہر پیانہ ہے  
 سرخیل ہیں جس کے امیر حسن، تابندہ روایت کے حامل  
 مقبول دعاوں کے طالب، پائندہ سعادت کے حامل  
 اختر کی عزیمت و کاوش کا بے مثل حسین شہر کا رہے یہ  
 پھیلائے گا علم و عرفان کا، جو نور وہی مینار ہے یہ  
 کبھی کبھی یہ مجلس خالص ادبی رنگ اختیار کر لیتی تھی، اس میں زیادہ تر دخل  
 حکیم عزیز الرحمن صاحب اور مولانا طارق بن ثاقب کی ادبی دلچسپیوں کا ہوتا تھا، تنقیدی  
 ادب میں ان حضرات کا شعور کافی بلند تھا، کبھی کبھی میں بھی اپنی کوئی چیز پیش کر دیتا۔

زندگی کا پہلا سفر نامہ  
 مجھے خوب یاد ہے کہ انہی دنوں میں نے پہلی بار آگرہ کا سفر کیا تھا، بہت دنوں  
 سے ہندوستان کی عجوبہ روز گار، تاریخی شاہکار عمارت تاج محل دیکھنے کی آرزو میرے دل  
 میں تھی، جو شاہ جہاں اور ممتاز محل کی محبت کی بے مثال نشانی کے طور پر ساری دنیا میں

مشہور ہے، دارالعلوم کے امتحان شش ماہی کی فرصت میں میں نے سفر کا پروگرام بنایا، جناب مولانا محمد شیمیم آزاد مدھوبی<sup>70</sup> بھی اس سفر میں شامل ہوئے، اس طرح دور کنی قافلہ دیوبند سے چل کر آگرہ وارد ہوا، جناب قاری شفیق صاحب سابق معین القاری اور حال استاذ شعبۃ القراءات دارالعلوم دیوبند اس وقت آگرہ کے ایک مدرسہ میں جو تاج کے قریب واقع تھا استاذ تھے، وہ ہمارے میزبان بنے، دیوبند کے زمانہ قیام میں ہم لوگوں کا باہم اچھا تعلق تھا، انہوں نے ہمارے حسب حال بہترین ضیافت کی اور تاج کی زیارت کا بھی انتظام کیا، اس زمانے میں تاج کی زیارت کے لئے صرف دور و پے کا ٹکٹ لگتا تھا، وہ بھی کسی معمولی تعلق کی بنا پر اکثر نظر انداز کر دیا جاتا تھا، ہم لوگوں نے دن کے علاوہ شب میں بھی چاندنی میں ڈوبے ہوئے تاج کا نظارہ کیا، تاج کی پہلی زیارت ہی پر اس تعلق سے جتنے افسانے سنے تھے سچ معلوم ہوئے، میں تاج محل کی تعمیر، پس منظر اور اس کے حسن و دلکشی سے بے حد متاثر ہوا، آگرہ سے واپسی پر میں نے ایک خوبصورت سفر نامہ لکھ ڈالا، عنوان تھا "ایک سفر منزل آرزو کی طرف" یہ سفر نامہ سے زیادہ اپنے جذبات و احساسات کا اظہار اور تاج محل کی عظمت کو ایک طرح کا خراج عقیدت تھا اور شائع

<sup>70</sup> - یہ سن فراغ میں مجھ سے ایک سال متأخر اور دارالعلوم دیوبند میں میری طرح معین المدرس تھے، اور اب دارالعلوم سبیل السلام حیدر آباد کے شیخ الحدیث ہیں۔

کرنے کے لئے نہیں بلکہ اپنے جذبات محبت کی تسلیم اور ان یادگار لمحات کو فرطاس و قلم کی قید میں لانے کی غرض سے لکھا گیا تھا، ایک دن مجلس میں سفر آگرہ کا ذکر آگیا اور اسی ضمن میں اس رواداد سفر کا بھی، مجھے علم و ادب کی ان عظیم ہستیوں کے سامنے اپنی ٹوٹی پھوٹی تحریر پیش کرنے میں تامل تھا، لیکن حکیم عزیز الرحمن صاحبؒ کی ادب نواز اور اس سے زیادہ دلنوواز شخصیت بھی موجود تھی، انہوں نے اس تحریر کو پیش کرنے پر اصرار کیا، دیگر ارکان مجلس بھی میرے کمرہ ہی میں موجود تھے، اس لئے کوئی عذر قابل قبول نہ ہو سکا، میں نے وہ پوری تحریر اسی مجلس میں سناؤالی، جب میں فارغ ہوا تو تحسین و آفرین کی زور دار صدائیں بلند ہوئیں، مفتی صاحب نے اس کو ایک شاہکار تحریر قرار دیا، میرے کئی علم دوست احباب نے کہا کہ تاج محل کے مطالعہ کا ایک نیازاوجہ آپ نے پیش کیا ہے، کئی دوستوں نے اس کو تاج کا ایک بہترین تعارف قرار دیا، متعدد دوستوں کو اس سفر نامہ سے تاج کی زیارت کا شوق پیدا ہوا، مفتی صاحب کی تحریک پر میں نے یہ سفر نامہ دارالعلوم کے پندرہ روزہ اخبار "آئینہ دارالعلوم" میں اشاعت کے لئے دے دیا، آئینہ کے ایڈیٹر مولانا کفیل احمد علوی بڑے صاحب قلم اور بصیرت نگار شاعر تھے، ان کا یہ شعر آج تک میں بھول نہ سکا جو آئینہ کی کسی اشاعت کی پیشانی کی زینت بناتھا:

کفیل چاہے خلاف ادب سہی لیکن

حریم نازکے پر دے اٹھادیئے میں نے

ان کارویہ طلبہ دارالعلوم کے ساتھ بہت فراخ دلانہ تھا، وہ لکھنے والے طلبہ کی کافی حوصلہ افزائی فرماتے تھے، اسی لئے مجھ سے بھی محبت فرماتے تھے، ہمارے دور میں طلبہ میں اس ذوق فراواں کی کافی کمی تھی، اس لئے ہم لوگوں کی الٹی سیدھی تحریریں بھی بڑے شوق سے وہ پڑھتے اور نوک و پلک درست کر کے شائع کرنے میں خوشی محسوس کرتے تھے، میری تحریروں کو وہ بے تکلف اور من و عن شائع کرنے کے عادی تھے، لیکن کسی طالب علم کا سفر نامہ شائع ہو، عجیب بات تھی، آج بھی جب یہ سطریں لکھ رہا ہوں ان کی محبت کی مٹھاں دل میں اترتی ہوئی محسوس ہوتی ہے، اگر ان بزرگوں کی محبت قدم قدم پر اس طالب علم کے شامل حال نہ ہوتی تو آج یہ بڑی بڑی تحریریں لکھنے کے لائق نہ ہوتا، مولانا کفیل صاحب سفر نامہ دیکھ کر مسکرائے، اس پر ایک نظر ڈالی اور فرمایا، جائیے، اگلی اشاعت میں اسے شامل کر دوں گا، سفر نامہ شائع ہوا، بزرگوں نے بھی بڑی حیرت کے ساتھ اس کو پڑھا، زندگی کا پہلا سفر نامہ، اس سفر نامہ کی اشاعت کے بعد حضرت الاستاذ مولانا مسراج الحق صاحب صدر المدرسین دارالعلوم دیوبند سے ملنے گیا (حضرت سے گاہے گاہے ملاقات کرنا میرے معمول میں شامل تھا) تو دیکھتے ہی فرمایا

"اچھا! اب تو آپ کے سفر نامے بھی شائع ہونے لگے" میں شرم سے پانی پانی ہو گیا، حضرت مولانا مرغوب الرحمن صاحب<sup>مہتمم دارالعلوم دیوبند</sup> بھی مجھ سے بہت محبت فرماتے تھے، ہر ملاقات پر میری کسی نہ کسی تحریر کا تذکرہ کرتے اور تحسین فرماتے تھے، اس سفر نامہ کا بڑی محبت کے ساتھ ذکر فرمایا، بزرگوں کی حوصلہ افزائی چھوٹوں کے لئے اکسیر ہوتی ہے، اور اسی کی بدولت وہ آسمان کی بلندیوں تک پہنچنے کی کوشش کرتے ہیں، اب نہ بڑوں میں وہ وسعت ظرفی اور نگاہ کریمانہ باقی رہی اور نہ چھوٹوں میں وہ احسان شناشی اور سعادت مندی۔

## مجلس کے چند نووارد احباب

مفتی صاحب کی یہ مجلسیں جب سے میرے کمرہ میں ہونے لگی تھیں، ان کی رونق میں روز بروز اضافہ ہونے لگا تھا، اس میں میرے دوستوں کی بھی ایک تعداد شریک ہونے لگی تھی، مفتی صاحب بھی خوش تھے کہ ضیافت کے بوجھ سے آزاد ہو گئے تھے، میرا کمسن بھائی محبوب احمد فروغ قاسمی (موجودہ شیخ الحدیث دارالعلوم حسنیہ کیرالا) چائے تیار کرنے کی خدمت انجام دیتا تھا، میرے محرم راز مولانا حافظ محمد سعد اللہ القاسمی (مقیم حال در بھنگہ) میری طرف سے اشیاء خوردنی کا انتظام کرتے تھے، کبھی ان کا ساتھ مولانا محمد عرفان سعیدی القاسمی در بھنگوی (مقیم حال ریاض) اور مولانا اختر حسین قاسمی سہر ساواں

(مقیم حال آندھرا پردیش) بھی دیتے تھے، اس مجلس کے چند اور مخصوص شرکاء کے نام اور صورتیں بھی میرے حافظہ میں ہیں گویا ب بھی وہ ہماری بزم کا حصہ ہوں، ان میں مولانا فخر الاسلام قاسمی در بھنگوی (مقیم حال ریاض) مفتی ضیاء الحق مدھوبی القاسمی (موجودہ استاذ جامعہ حسینیہ راچحی) مولانا محمد شاہد ناصری الحنفی در بھنگوی (موجودہ مدیر تحریر مہنامہ حج میگزین ممبئی) ڈاکٹر محمد وارث مظہری سمستی پوری (موجودہ اسٹینٹ پروفیسر مولانا ابوالکلام آزاد یونیورسٹی حیدر آباد) وغیرہ خاص طور پر قابل ذکر ہیں، اللہ پاک ان سب کو خوش اور آباد رکھے، اور ان کے دلوں کو بھی ماضی کی شاندار یادوں سے زندہ و تابندہ رکھے آمین۔

تازہ خواہی داشتن گردانہ ہائے سینہ را

گاہے گاہے بازخواں ایں دفتر پارینہ را

## ان مجلسوں کی اہمیت

مفتی صاحب کی ان مجالس سے ذاتی طور پر مجھے بہت فائدہ پہونچا، بہت سے تاریخی واقعات، ذاتی تجربات، مفتی صاحب کے مخصوص اساتذہ اور مشائخ کے حالات، علم و حکمت کے لعل و گھر، عبرت و موعظت کے جواہر ریزے جو بڑی کتابوں میں حاصل نہ ہو سکتے تھے وہ ان مختصر سی مجلسوں میں حاصل ہو جاتے تھے، علم سینہ میں جوبات

ہے وہ سفینہ میں کہاں؟ صحبوں سے جو چیز ملتی ہے وہ کتابوں کی ورق گردانی سے کہاں؟ جو علم مشائخ کی صحبوں سے چلتا ہے اور سینہ بے سینہ منتقل ہوتا ہے، اس میں معنویت بھی ہوتی ہے اور اثر آفرینی بھی، وہ دیر پا اور محفوظ بھی ہوتا ہے، اس میں قوت فکر بھی ہوتی ہے اور جذبہ عمل بھی، نظریہ بھی ہوتا ہے اور طریق کار بھی، اس کی تفہیم کے لئے نہ کسی تفسیر کی ضرورت ہوتی ہے اور نہ تشکیل کے لئے کسی تنظیم کی، یہی وجہ ہے کہ قرآن و سنت اور علوم اسلامیہ کی حفاظت کے لئے کتابوں پر انحصار نہیں کیا گیا بلکہ صحبت ولقا کو بنیادی اہمیت دی گئی، یہ سارا کاسارا دین جو آج ہمارے پاس کتابوں کے سفینوں میں محفوظ ہے صحبوں کے ذریعہ سے ہم تک پہنچا ہے اور صحابہ کا یہی وہ امتیاز ہے جو امت میں کسی کو حاصل نہیں، اگر صحابہ کی جماعت درمیان سے ختم کر دی جائے تو یہ سارا دین ہی بے بنیاد ہو کر رہ جائے گا۔

آج بزرگوں کی مجالس کی اہمیت ختم ہوتی جا رہی ہے، لوگ قرطاس و قلم اور دیگر ذیلی چیزوں میں اپنے کو الجھائے ہوئے ہیں، اور اصل طریقہ دین کو بھول بیٹھے ہیں، پہلے ایسا نہیں تھا، مشائخ کی مجلسیں آباد ہوا کرتی تھیں، لوگ ان کو اپنی دینی ضرورت کا حصہ سمجھتے تھے، اس کے لئے باقاعدہ وقت نکالا جاتا تھا، اور زندگی کے نظام العمل میں اس کی گنجائش رکھی جاتی تھی، آج دنیا کی لائبریریوں میں محفوظات و مجالس کا جوبے پناہ ذخیرہ

موجود ہے وہ امت کے اسی تعامل کا واضح ثبوت ہے، اگر آج بھی دین کو انہی برکتوں اور عملی صورتوں کے ساتھ محفوظ رکھنا ہے اور اس کو آنے والی نسلوں تک من و عن پہونچانا ہے تو ہمیں اسی طریقہ زندگی کو اپنا ہو گا جو ہم سے پہلے کے لوگوں نے اختیار کیا تھا، دین کو کتابوں سے نہیں دین والوں کی زندگیوں سے لینا ہو گا، اور اسی فکر و عمل کو اعتبار حاصل ہو گا جو دین کے اصل حاملین کے ذریعہ آیا ہو، کتاب و قلم تحفظ دین کا محض ثانوی ذریعہ ہیں، اس کی وجہ سے اصل ذرائع دین کو فراموش کر دینا بہت بڑا دینی نقصان اور حماقت ہے، موجودہ حالات کی بے حسی پر کسی شاعر کا یہ طنز بڑی حد تک حقیقت معلوم ہوتا ہے:

نہ کتابوں سے، نہ و عظوں سے، نہ زر سے پیدا

دین ہوتا ہے بزرگوں کی نظر سے پیدا

اور یہ غالباً شیخ رومی سے کی اس فکر کا عکس جبیل ہے، جو ان کے ایک مشہور شعر میں پیش کیا گیا ہے:

صد کتاب و صدور ق در نار کن جان و دل با جانب دلدار کن

مفتی صاحب عہد سلف کی یاد گارتھے

حضرت مفتی صاحب اسی عہد سلف کی باقیات صالحات میں سے تھے جن کی معنوی برکات نے دین کے پورے نظام کو سہارا دیا ہوا تھا، وہ انہی نظریات و اقدار کے

علمبردار تھے جو ہر دور کے معتبر اصحاب دین کے رہے ہیں، وہ بزرگوں کی اس وراثت کو کسی آن اپنے سینہ سے الگ کرنے کے قائل نہ تھے، وہ نرم گو اور نرم جو انسان تھے لیکن فکر و عقیدہ کی پختگی ان کے ایمان کا جزو تھا اور دینی تصلب سے دستبردار ہونا ان کے اصولوں کے خلاف تھا۔

مفتقی صاحب اس دور میں عبا قرہ روزگار میں تھے، مفتی صاحب کی شخصیت پر بہت سے مظاہر آئے ہیں، لیکن میں اپنی اس تحریر میں ان کی شخصیت کے ان عناصر اور اپنے ذاتی مشاہدات کے ان حصوں کی طرف اشارہ کرنا چاہتا ہوں، جن کو مفتی صاحب کا امتیاز اور انفرادیت کہا جا سکتا ہے اور جن کی بدولت علم و علماء سے لبریز ہندوستان میں مجھے مفتی صاحب ایک تنہا انسان نظر آتے تھے، مثلاً:

تاریخی حسیت اور جذبہ اعتراف کی بلندی

☆ مفتی صاحب کی دینی و تاریخی حسیت اور جذبہ اعتراف کی بلندی کافی نمایاں تھی، اسی کا اثر تھا کہ وہ ہندوستان میں علماء اور مشائخ کی خدمات اور ان کے خانوادوں کو بڑی قدر اور محبت کی نگاہ سے دیکھتے تھے، وہ کسی بھی کام یا فرد کو اس کے تاریخی پس منظر میں دیکھتے تھے، اور اسی لحاظ سے اس کی قدر و قیمت کا تعین کرتے تھے، وہ خاندانی نجابت اور تاریخی تسلسل کے بڑے قدردان تھے، وہ قوم و ملت کی قیادت اداروں اور تنظیموں کی

سربراہی کے لئے خاندانی افراد کو ترجیح دیتے تھے، ان کا شعور و یقین ہمیشہ اس نکتہ پر مرکوز رہتا تھا کہ نسل اور خون کے اثرات ہوتے ہیں اور اچھے خاندان کے افراد سے ہی بلند توقعات رکھی جا سکتی ہیں، باب سیاست کی مشہور حدیث "الائمه من قریش" (امامت و قیادت خاندان قریش میں رہے گی) اس میں اسی فطری حقیقت کی طرف اشارہ کیا گیا ہے:

الائمه من قریش صحیح لغیرہ وهذا إسناد قوي<sup>71</sup>

اسی طرح ایک روایت کے الفاظ ہیں:

لَا يَزَالُ هَذَا الْأَمْرُ فِي قُرَيْشٍ مَا بَقَى مِنَ النَّاسِ اثْنَانِ<sup>72</sup>

ترجمہ: یہ قیادت قریش کے لئے ہمیشہ رہے گی جب تک کہ دو آدمی بھی اس خاندان کے باقی ہوں۔

<sup>71</sup> - مسنن الإمام أحمد بن حنبل الشيباني ج 4 ص 421 الناشر : مؤسسة قرطبة - القاهرة، سنن النسائي الكبرى لأحمد بن شعيب أبو عبد الرحمن النسائي ج 3 ص 467 الناشر : دار الكتب العلمية ، بيروت الطبعة الأولى ، 1411 - 1991.

<sup>72</sup> - صحيح مسلم ج 6 ص 2 حديث نمبر 4807 الناشر : دار الجليل بيروت + دار الأفاق الجديدة - بيروت

## خاندانی لوگوں کے ساتھ ان کا بر تاؤ

یہ بات ان کی زبان سے زیادہ ان کے عملی بر تاؤ اور سلوک میں نظر آتی تھی، میں نے بارہا تجربہ کیا کہ وہ ملک کے مشائخ اور بزرگوں کے خاندان کے ایک ایک فرد کا بے پناہ احترام کرتے تھے، اپنے سے عمر اور علم و فضل میں بہت چھوٹے چھوٹے لوگوں کے ساتھ بھی ان کا رویہ انتہائی متواضعانہ ہوا کرتا تھا، مشہور علمی گھر انوں کی توبات ہی کچھ اور ہے، ہم جیسے گمنام علمی گھر انوں کے افراد کے ساتھ بھی ان کا معاملہ حیرت انگیز حد تک فراخ دلانہ تھا، مجھے بہار کے ایک ممتاز علمی اور روحانی خاندان کا فرد ہونے کی نسبت سے "اکثر" "پیر جی" سے مخاطب فرمایا کرتے تھے، اور کہتے تھے کہ ہندوستان دیوی دیوتاؤں کی سر زمین ہے، یہاں جو مقام اور عزت و احترام پیروں کو مل سکتا ہے وہ کسی کے لئے ممکن نہیں، کسی خاندان مشائخ سے نسبت کو وہ اللہ کی بہت بڑی نعمت قرار دیتے تھے اور اس سے فائدہ اٹھانے پر بڑا زور دیتے تھے، ایک مشہور علمی اور نقشبندی خانوادہ کے چشم و چراغ اور ممتاز عالم دین۔۔۔۔ کے بارے میں کئی بار فرمایا کہ ان کو خانقاہی زندگی کی طاقت و افادیت میں نے بتائی، ورنہ وہ پہلے ادھر زیادہ رجحان نہ رکھتے تھے، تجربہ کے بعد وہ میری بصیرت کے قائل ہو گئے، ان کو بھی مفتی صاحب "پیر جی" ہی کہا کرتے تھے، اور ان کا بے پناہ احترام ان کے دل میں تھا،۔۔۔۔ یہی چیز ان کو بزرگوں کے آستانوں

تک لے جاتی تھی، پورے ملک کے اکابر علماء و مشائخ سے ان کا رابطہ تھا، ہر سال رمضان میں خانقاہ مو نگیر اعتکاف کے لئے تشریف لے جاتے تھے،-----

اللہ آباد حضرت پرتا گلڈ ھمی گی بارگاہ میں

میرے جدا مجدد سے عقیدت کی بنی پر منور و اشرف آوری کی بھی ان کی خواہش تھی، جب مجھے تلمذ کا موقعہ ملا، میں نے ان سے منور و اشرف لے چلنے کی درخواست کی، بخوبی اس کے لئے راضی ہو گئے، مگر اس کے ساتھ ہی ان کے دل کی ایک اور آرزو سامنے آگئی، اللہ آباد میں سلسلہ نقشبندیہ کے ایک ممتاز صاحب نسبت بزرگ حضرت مولانا محمد احمد صاحب پرتا گلڈ ھمی آپنی روحانیت اور قوت تاثیر کے لئے بے پناہ شہرت رکھتے تھے، اور ان کی نسبت سے اللہ آباد شہر پورے ملک کے لئے مرجع عام و خاص بنا ہوا تھا، مفتی صاحب کو ان کی ملاقات کا بڑا اشتیاق تھا، میرے لئے بھی یہ بڑی سعادت کی بات تھی، گو کہ میری ابتدائی تعلیم مدرسہ وصیۃ العلوم اللہ آباد میں ہوئی تھی اور تقریباً دو سال کا عرصہ (۱۳۹۹ھ تا ۱۴۰۰ھ مطابق ۱۹۷۹ء تا ۱۹۸۰ء) میں نے وہاں گزارا تھا، لیکن ایک تو میری کمسنی اور لا شعوری کا وقت تھا، دوسرے میری طبیعت میں شروع سے ہی کم آمیزی حد سے زیادہ ہے، علاوہ ازیں اس وقت تک حضرت پرتا گلڈ ھمی کی شہرت کا آفتاب نصف النہار تک نہیں پہنچا تھا، یہی وجہ ہے کہ تقریباً دو سال کے پورے عرصہ

میں ایک بار بھی میں نے حضرتؐ کا اسم گرامی کسی شخص کی زبان سے نہیں سنا، آج یہ سعادت مجھے دیوبند سے اللہ آباد واپس لارہی تھی، نیز اپنی مادر علمی کی زیارت اور اپنے پرانے اساتذہ سے ملنے کا شوق بھی دامن گیر تھا۔۔۔ ہم لوگ دیوبند سے میر ٹھہ پہونچے، میر ٹھہ میں سکنگم اکسپریس پر سوار ہو کر دوسرے دن صبح نو دس بجے ہم لوگ اللہ آباد پہونچ گئے، رکشہ سے سیدھے حضرت پرتا بگڈھیؒ کے آستانہ پر پہونچے، حضرت کا اپنا کوئی آشیانہ نہیں تھا، ان کا قیام ڈاکٹر ابرار احمد صاحب کے مکان پر تھا، ایک مکمل مسافرانہ زندگی، مومن کامل کاشاندار نمونہ، ڈاکٹر صاحب کے عالیشان مکان کا نچلا حصہ حضرت کے لئے مخصوص تھا، وہیں پر وار دین و صادرین کے لئے بھی انتظام تھا، پہلے سے کوئی اطلاع نہیں تھی اچانک پہونچنے پر حضرت بے انتہا مسرور ہوئے، مفتی صاحب ایک معروف شخصیت کے مالک تھے، ان کی کتابیں علماء کے لئے حوالہ کا درجہ رکھتی ہیں، اللہ آباد کے اکثر علماء کی نگاہ سے مفتی صاحب کی کتابیں گذر چکی تھیں، خانقاہ میں آپ کی تشریف آوری سے مسرت کی لہر دوڑ گئی، حضرت سے ملاقات اور ہلکے پھکنے ناشتہ کے بعد دوپہر کا کھانا حضرت شاہ وصی اللہ اللہ آبادیؒ کے بھنگلے داماد اور حضرت پرتا بگڈھیؒ کے متول اور معتمد خاص، ممتاز عالم ربانی حضرت مولانا قمر الزماں صاحب اللہ آبادی دامت برکاتہم کے یہاں ہوا مولانا اللہ آبادی کارویہ حضرت مفتی صاحب کے ساتھ بڑا نیاز مندا نہ

تھا، وہ بار بار اظہار نیاز مندی کے طور پر فرماتے تھے کہ حضرت! میں نے اپنی فلاں کتاب میں آپ کی فلاں کتاب سے استفادہ کیا ہے، آپ تو میرے استاذ کے درجے میں ہیں ۔۔

### مدرسہ وصیۃ العلوم اللہ آباد

دوپہر کے کھانے کے بعد ہم لوگ حضرت شاہ وصی اللہ صاحبؒ کی خانقاہ اور مدرسہ حاضر ہوئے، جہاں میں نے طالب علمی کے دو سال گزارے تھے، جو میری مادر علمی ہے اور جہاں میرے اساتذہ موجود تھے، وہاں پہنچ کر عہد طالب علمی کی تمام یادیں تازہ ہو گئیں، خانقاہ اور مدرسہ کی عمارتیں جوں کی توں تھیں، خانقاہ کی وہ کھپڑا پوش خام عمارت آج بھی اسی طرح بڑی سڑک کے کنارے کھڑی لوگوں کے لئے خاموش درس عبرت تھی جہاں میرے لڑکپن کے صبح و شام گذرے تھے، اس کے ایک ایک ذرہ سے پیار محسوس ہوا، میکدہ اسی طرح آباد تھا، ساقی بھی وہی تھے، البتہ پرانے میخوار جا چکے تھے، اس دور کی ساری صور تیں شبیہ خیال پر تازہ ہو گئیں، نہ معلوم کس نے کدھر کی راہی؟ اور کون کس صحر اکا مسافر ہوا؟ دل میں ایک لہر سی پیدا ہوئی، کسی نے سر گوشی کی

ما و مجنوں ہم سبق بودیم دردیوان عشق

او بسحر ا رفت و مادر کو چہار سواشدیم

خانقاہ شاہ وصی اللہؒ کے مسند نشیں حضرت مولانا قاری محمد مبین صاحب دامت

بر کا تہم، حضرت مولانا محمد عرفان صاحب دامت بر کا تہم اور کئی اساتذہ کرام سے شرف نیاز حاصل ہوا، تمام حضرات نے حضرت مفتی صاحب کا خیر مقدم کیا اور ہم ان کی دعائیں اور محبتیں لیکر وہاں سے رخصت ہوئے۔

### مدرسہ دینیہ غازی پور کی آغوش میں

سے پہر میں ایک لوکل ٹرین الہ آباد سے غازی پور جاتی تھی، ہم لوگ اسی پر سوار ہوئے، اس زمانہ میں سفر کے لئے ریزرویشن وغیرہ کے تکلفات زیادہ نہیں تھے، اتفاق سے ایک سنسان مقام پر ریل کا بجن فیل ہو گیا، بنارس سے دوسری بجن منگوانے میں پورے پانچ گھنٹے صرف ہوئے، اس طرح ہم لوگ غازی پور شام کے بجائے شب کے تقریباً ایک بجے پہنچ پہنچے، اب اتنی گئی رات میں بلا علم و اطلاع کہیں جانا آسان نہ تھا، لاچار ہم لوگوں نے اسٹیشن کے ویٹنگ روم میں وقت گذار نازیادہ آسان محسوس کیا، صبح فجر کے بعد ہم مدرسہ دینیہ شوکت منزل حاضر ہوئے، زندگی کے قیمتی ماہ و سال انہی درود یو اروں کے سایے میں گذرے تھے، میری زندگی کو زندگی بنانے میں ان کا بڑا حصہ ہے، آج جو کچھ بھی میرے پاس ہے یہ خزانہ وہیں کا ہے، ساری بہار اسی پود کا نتیجہ ہے جو وہاں کی آب وہاں میں لگائی گئی تھی، مجھے مدرسہ دینیہ کی اس عمارت سے بے پناہ محبت ہے، آج بھی اس کا تصور کرتا ہوں، اس احاطے میں بیتے ہوئے دنوں کو یاد کرتا ہوں تو پورا وجود گمشدہ

مسروں کے خیال سے سرشار ہو جاتا ہے، آج وہ عمارت اپنی اصلی حالت میں موجود نہیں ہے، اور نہ وہ کاروبار علم وہاں جاری ہے، لیکن میری یادوں کی سر زمین پر وہ کھنڈرات ہمیشہ باقی رہیں گے اور ماضی کی یہ حولیاں ہمیشہ مجھے مستقبل کی روشنی دیتی رہیں گی انشاء اللہ:

دیکھ آکر میرے اجڑے ہوئے دل کی رونق

کیسی بستی تری یادوں کی بسار کھی ہے

لیکن جن دنوں کا یہ قصہ ہے یہ عمارت جوں کی توں برقرار تھی، علم و فن کی بساط بھی بچھی ہوئی تھی، خمخانہ محبت بھی اسی طرح جاری تھا، رندوں کی آمد و رفت بھی قائم تھی، گنگا سے اٹھتی ہوئی لہریں ہر روز اس عمارت کی عظیمتوں کو سلام کرتی تھیں، قدسیوں کا ایک پورا قافلہ وہاں قیام پذیر تھا، وہاں موجود لوگوں میں حضرت مولانا صفی الرحمن صاحب، حضرت مولانا مختار احمد صاحب اساتذہ درجہ عربی اور جناب مولانا قاری شبیر احمد صاحب استاذ درجہ حفظ خاص طور پر قابل ذکر ہیں، یہ حضرات ہماری اچانک آمد پر بے انتہا مسرور ہوئے، بالخصوص حضرت مفتی صاحبؒ کی تشریف آوری اس ادارہ کے لئے بڑی نعمت غیر مترقبہ تھی، مدرسہ میں ایک جشن کا ماحول بن گیا، غالباً امتحان سالانہ کی تیاریاں چل رہی تھیں اس لئے کوئی اجتماعی پروگرام نہیں ہو سکا، باقی ہر لحاظ سے مفتی صاحب سے استفادہ کیا گیا،۔۔۔۔۔

## منور واشریف۔ پہلی آمد

یہاں سے فارغ ہو کر ہم لوگ منور واشریف کے لئے روانہ ہوئے، راستے کی دشواریوں کا مقابلہ کرتے ہوئے ہم لوگ ۲۷ / ارجب المرجب ۱۴۰۸ھ مطابق ۱۶ / مارچ ۱۹۸۸ء بدھ کی شام منور وا حاضر ہوئے، حضرت مفتی صاحب کی یہ پہلی تشریف آوری تھی، اس لئے ان پر خاص کیفیت چھائی ہوئی تھی، وہ ہمارے یہاں کے خانقاہی معمولات میں پورے انہماں کے ساتھ شریک رہے، میرے والد ماجد حضرت مولانا محفوظ الرحمن صاحب بھی بہت مسرور تھے، والد صاحب سے مفتی صاحب کی پہلی ملاقات تھی، لیکن افراد خانہ کی طرح ملے، جد امجد حضرت مولانا سید احمد حسن منور وی ۱۹ اور جد اکبر حضرت مولانا عبد الشکور آہ مظفر پوری سے اپنی ملاقات اور انتساب کا تذکرہ کیا، حضرت مولانا عبد الشکور سے تو عہد طالب علمی میں پٹنہ مدرسہ شمس الہدی میں ان کی ملاقات ہوئی تھی، مفتی صاحب کے استاذ حضرت مولانا عبد الرحمن صاحب امیر شریعت خامس بہار واڑیسہ حضرت مولانا عبد الشکور آہ مظفر پوری کے تلمیز رشید تھے، مفتی صاحب امتحان دینے کے لئے مدرسہ شمس الہدی پہنچ تو وہاں ان کی ملاقات حضرت آہ سے ہوئی، حضرت مولانا عبد الرحمن کی نسبت سے حضرت آہ نے بڑی شفقت کا معاملہ

فرمایا، ۔۔۔۔۔

حضرت منورویؒ سے ان کی ملاقات موں گیر جاتے ہوئے ٹرین میں ہوئی تھی، جس کا مختصر تذکرہ پہلے آچکا ہے، مفتی صاحب نے والد صاحب سے فرمایا کہ حضرت منورویؒ سے میں نے اپنی ایک باطنی کمی کا بھی تذکرہ کیا تھا، حضرت نے ایک وظیفہ بتایا، اس کے پڑھتے ہی اسی آن میر اقلب ذا کر ہو گیا، اور وہ بیماری جاتی رہی،۔۔۔

منوروا کے ایک قدیم فاضل دیوبند جناب مولانا عبد الحق صاحب (ریٹائرڈ شعبہ فوج) نے والد صاحب سے بیان کیا کہ میں اپنی عہد طالب علمی میں اکثر مفتی صاحب سے ملنے جاتا تھا، تو بارہا میں نے دیکھا کہ وہ حضرت منورویؒ کے شجرہ والی کتاب سامنے رکھ کر مخودعا ہیں، یہ ۱۹۶۵ء یا ۱۹۶۶ء کی بات ہے۔

اس کے بعد مفتی صاحب بارہا میرے گھر تشریف لائے، اور ہر تشریف آوری پر میری کیفیت اس شعر کی عکاس رہی:

وہ آئیں گھر میں ہمارے خدا کی قدرت ہے  
کبھی ہم ان کو کبھی اپنے گھر کو دیکھتے ہیں

میری شادی (اپریل ۱۹۹۳ء) میں تشریف لائے، بارات کے ساتھ لادھ کپسیا (ضلع سمسستی پور) تشریف لے گئے، نکاح پڑھایا، شب میں وہیں قیام فرمایا، دوسرے دن شام میں مہمانوں کے ساتھ واپس تشریف لائے، وغیرہ۔۔۔ ان کی ان عنایات کا خیال

کرتا ہوں تو میر اروال رواں جذبات تشكیر سے سرشار ہو جاتا ہے، جامعہ ربانی کے قیام میں کافی سرگرم رہے، شہر سمسمی پور میں میری تحریک کی شکست پر کافی دلگیر تھے اور چاہتے تھے کہ ضرور اس کی تلافی کی کوئی صورت پیدا ہو جائے، میں بھی بہت دل شکستہ تھا، انہوں نے میرا حوصلہ بڑھایا اور مسلسل خطوط کے ذریعہ مجھے دوبارہ مدرسہ کے قیام کے لئے آمادہ فرمایا، نام اور مقام کی تجویز میں شرکت فرمائی، مدرسہ کے قیام کے بعد اس کے کئی سالانہ جلسوں میں شریک ہوئے، مدرسہ کی نئی عمارت کا سنگ بنیاد رکھا، مدرسہ کی رفتار ترقی سے وہ مطمئن ہی نہیں قادر مطلق کی کارسازی پر حیران بھی تھے، انہوں نے اپنی زندگی میں ہی مدرسہ کی شاندار عمارت دیکھی اور سمسمی پور کے لئے پڑے قافلے کو نئے عزم و حوصلہ کے ساتھ محسوس بھی دیکھا، فا الحمد للہ علی ذلک۔۔۔۔۔

### قافلہ سالار کی آخری وصیت

آخری بار وہ جامعہ کے ایک اجلاس میں تشریف لائے، وہ تقریر ان کی آخری تقریر تھی، اس میں انہوں نے گویا اپنا قلب و جگر نکال کر رکھ دیا، نہ کوئی جوش و خروش تھا، نہ کوئی نعرہ انقلاب، ایک خاموش دریا تھا جو بہہ رہا تھا، اس خطاب میں انہوں نے میرے خاندان سے اپنے تعلقات کی تاریخ پر تفصیل سے روشنی ڈالی اور فرمایا کہ:

"میرا تعلق اس خاندان سے مسلسل چار پیشوں سے ہے، اور اپنے تجربات

و مشاہدات کی روشنی میں میری شہادت یہ ہے کہ اس خاندان نے ہمیشہ دین کی سر بلندی اور قوم و ملت کی فلاح کے لئے کام کیا ہے، یہ اللہ والوں کی ایک جماعت ہے جو اس علاقہ میں خیمہ زن ہے، یہ قدسیوں کا قافلہ ہے جو اس سر زمین پر پڑا اُدھارے ہوا ہے، یہ نور الہی کا نیر تابا ہے جس سے پورے بہار میں روشنی پھیل رہی ہے، اس چراغ سے کتنے چراغ روشن ہوئے، کتنے دلوں نے زندگی پائی، یہ وہ شہاب ثاقب نہیں جو ٹوٹ کر گم ہو جائے، بلکہ ایک جگہ گاتا ہوا نور ہے، جو تسلسل کے ساتھ اپنا کام کر رہا ہے، میری آنکھیں دیکھ رہی ہیں کہ اس نور کی کرنوں نے پورے آفاق کو اپنے گھیرے میں لے لیا ہے

73" ----،

ان کی تقریر سے صاف طور پر محسوس ہوتا تھا کہ یہ اڑ جانے والا پرندہ ہے، اور یہ الوداعی خطاب ہے، یہ تقریر سے زیادہ ایک قافلہ سالار کی اپنی قوم کے نام و صیت

ہے۔

مفتی صاحب کا یہ آخری سفر تھا، اس کے بعد مفتی صاحب دیوبند سے ریٹائرڈ ہو کر مستقل اپنے گاؤں پورا ضلع در بھنگہ میں رہنے لگے، بظاہر بہت قریب آگئے لیکن جسم و جان کی معدود ری نے ان کو کہیں جانے کی اجازت نہیں دی، ایک بار میں نے اور ایک بار

والد صاحب نے ان کے گاؤں جا کر عیادت کی، پھر اس مسافر آخرت نے ہمیشہ کے لئے اپنی آنکھیں موند لیں، انا اللہ وانا الیہ راجعون ۔

جامعہ ربانی سے ان کو بے پناہ تعلق تھا، وہ اس کو اپنا ادارہ سمجھتے تھے اور اس کی ترقیات سے بے حد خوش ہوتے تھے، اس کا اندازہ ان کے ان پیغامات سے ہوتا ہے جو مختلف مواقع پر انہوں نے قوم کے نام اس ادارہ کے لئے جاری فرمائے ہیں، مجھ سے بھی ٹوٹ کر محبت فرماتے تھے، میری تحریرات اور کاموں میں وہ اپنا عکس جمیل دیکھتے تھے، ایک بار والد صاحب ان کی عیادت کے لئے ان کے گاؤں تشریف لے گئے، اس وقت تک ان کی شناخت ختم ہو چکی تھی، صرف یادداشت کام کر رہی تھی، میرا نام لیکر بڑی حسرت کے ساتھ فرمایا "اب تو ہم چلے، اور ان عزیزوں کو چھوڑ کر چلے، اب تو میں کسی لاکن نہیں رہا، انہی کے کاموں کو اپنا کام سمجھتا ہوں" ۔

### مشابہات سفر

☆ مجھے مفتی صاحب کے ساتھ کئی بار سفر کا موقعہ ملا، اور بحیثیت خادم مجھے بارہا یہ سعادت حاصل ہوئی اور ہر سفر میں میں نے محسوس کیا کہ جہاں ایک طرف وہ اہل علم اور اصحاب رشد سے بے پناہ عقیدت و محبت رکھتے تھے، وہیں ان کی کوشش ہوتی تھی کہ اچھے گھر انوں کے افراد اپنے اندر احساس و اہلیت پیدا کریں اور اپنے خاندانی روایات کا

پاس ولحاظ رکھیں، وہ یہ بھی چاہتے تھے کہ مصاف زندگی میں نسبتاً یہ بچے زیادہ ابھر کر سامنے آئیں، اس ضمن میں دو واقعات کی طرف اشارہ کرنا مناسب سمجھتا ہوں، جن کا میں خود عین شاہد ہوں:

### لکھنؤ کا سفر

(الف) لکھنؤ کا پہلا سفر میں نے مفتی صاحب کے ساتھ کیا، لکھنؤ میں مفکر اسلام حضرت مولانا سید ابوالحسن علی ندویؒ کی شہرہ آفاق کتاب "المرتضی (اردو)" کے رسم اجراء کی تقریب تھی، پورے ملک سے منتخب اصحاب علم و تحقیق اس میں شرکت کر رہے تھے، حضرت مفتی صاحب بھی اس میں مدعو تھے، مجھے اپنے رفیق سفر اور خادم کی حیثیت سے شامل فرمایا، دیوبند سے ہم لوگ میرٹھ پہونچے وہاں سے نوچندی اکسپریس کے ذریعہ صح سویرے لکھنؤ اسٹیشن پہونچ گئے، اسٹیشن پر کارکنان استقبال کے لئے موجود تھے، ہمیں وہاں سے گلرگ ہوٹل لے جایا گیا، ہمارے قیام کا انتظام وہیں تھا، ضروریات سے فارغ ہو کر تھوڑی دیر ہم لوگوں نے آرام کیا، شام کے وقت ہم لوگ دارالعلوم ندوہ العلماء حاضر ہوئے، حضرت امیر شریعت رانع مولانا سید منت اللہ رحمانیؒ اپنے صاحبزادہ محترم حضرت مولانا محمد ولی رحمانی دامت برکاتہم کے ہمراہ ندوہ کے مہمان خانے میں قیام فرماتھے، مفتی صاحب نے اسی میں راحت محسوس کی اپنے بزرگوں کے سایہ شفقت میں

رہیں، اس طرح اس حقیر کو بھی پہلی بار ان بزرگوں کے قریب رہنے کا شرف حاصل ہوا، حضرت مولانا علی میاں<sup>ؒ</sup> کو پاؤں میں سخت تکلیف تھی، مفتی صاحب ان کے یلگونہ شاگردوں میں تھے، لیکن ان کی شفقت و تواضع کہ جب مفتی صاحب ملاقات کے لئے حاضر ہوئے، انہوں نے سخت تکلیف کے باوجود کھڑے ہونے کی کوشش فرمائی، لیکن مفتی صاحب کے بے حد اصرار پر توقف فرمایا، صحیح کا ناشتہ حضرت کے دستر خوان پر کرنے کی سعادت حاصل ہوئی، ہمارے علاوہ دو تین حضرات اور بھی موجود تھے، مختلف علمی اور تاریخی موضوعات پر حضرت گفتگو فرماتے رہے، حضرت کی شخصیت کو پہلی بار اتنے قریب سے دیکھنے کا موقعہ ملا تھا، میں بہت زیادہ متاثر ہوا، یہ تو ان کا خاص دستر خوان تھا، عمومی دستر خوانوں پر بھی حضرت پابندی کے ساتھ شرکت فرماتے تھے، المرتضی کی رسم اجراء حضرت امیر شریعت<sup>ؒ</sup> کے ہاتھوں انجام دی گئی، علماء اور اہل دانش کا بڑا قابل قدر مجمع تھا، اہل سیاست اور ارباب صحافت بھی بڑی تعداد میں موجود تھے، میں نے زندگی میں پہلی بار اتنا وقیع اجتماع دیکھا جس میں بیک وقت پورے ملک کی نمائندہ شخصیات موجود تھیں، ۔۔۔ دوسرے دن ہم لوگ مہمان خانہ میں حضرت امیر شریعت کی قیام گاہ پر موجود تھے ایک فقہی مسئلہ زیر بحث تھا، حضرت مولانا محمد ولی رحمانی صاحب کھل کر گفتگو فرمائے تھے، ان کی رائے دیگر شرکائے مجلس سے مختلف تھی، آخر

حضرت امیر شریعت<sup>ؒ</sup> کی فیصلہ کن گفتگو پر بحث اختتام پذیر ہوئی، اس طرح دونوں ہی قران السعدین کی مجالس میں حاضری کا مجھے موقعہ ملا، اور دونوں ہی جگہ علم و دین اور فکر امت کے سوا کچھ نظر نہ آیا اور دونوں ہی مقامات پر مفتی صاحب سراپا ادب بنے رہے، بہت کم گفتگو میں حصہ لیا، اسی طرح مفتی صاحب نے اس حقیر کو بھی کہیں فراموش نہیں کیا، بزرگوں سے تعارف کرایا،-----

### حضرت نعمانی<sup>ؒ</sup> کے آستانہ پر

اس اہم ترین تقریب میں لکھنؤ کی ایک بڑی علمی شخصیت شریک نہیں ہو سکی تھی، وہ تھے حضرت مولانا منظور نعمانی صاحب<sup>ؒ</sup>، مفتی صاحب کو ان سے بھی ملنا تھا، وہ ملک کے قد آور علمی و دینی شخصیت کے حامل ہونے کے ساتھ ایک بڑے علمی رسالہ کے مدیر بھی تھے، مفتی صاحب کو ان کے ساتھ ایک خصوصیت یہ بھی حاصل تھی کہ حضرت نعمانی<sup>ؒ</sup> محدث کبیر حضرت مولانا حبیب الرحمن عظیمی<sup>ؒ</sup> کے تلامذہ میں تھے، حضرت اعظمی مفتی صاحب کے بھی خاص استاذ تھے،----- ہم لوگ عصر کی نماز کے بعد حضرت نعمانی<sup>ؒ</sup> کے آستانہ پر حاضر ہوئے، وہ کئی سال سے صاحب فراش اور اٹھنے بیٹھنے سے معذور تھے، ہم لوگ حویلی کے اندر جا کر ملے اور بھی کئی مشتا قان زیارت منتظر تھے

، تمام ہی حضرات کو ملاقات و زیارت کا شرف حاصل ہوا، حضرت کے حجرہ میں سب لوگوں نے اپنی اپنی نشست سنبھال لی، میرے لئے کوئی جگہ خالی نہیں پھی، حضرت نے اپنی چار پائی پر بیٹھنے کو فرمایا، مجھے تھوڑا تامل ہوا، لیکن حضرت کے حکم پر میں آپ کے پائٹانے میں بیٹھ گیا، دم کی چائے آئی، میں ہی سب سے خورد تھا، مجھے چائے بنانے کا حکم ملا، مجھے کوئی خاص سلیقہ نہیں تھا، لیکن پھر بھی میں نے حکم کی تعمیل کی، تمام شرکاء کو چائے پہونچائی گئی، حضرت کے سامنے بھی چائے پیش کی گئی، حضرت نے تھوڑا نوش فرمایا کہ میری طرف بڑھا دیا، میں نے بڑے فخر اور احساس شرف کے ساتھ حضرت کی متروکہ چائے نوش کی، اس طرح لکھنؤ کے اس سفر میں مفتی صاحب کی برکت سے بڑے اکابر کی صحبت و قرب کی دولت بے بہا مجھے حاصل ہوئی،

وَگَرَنَهُ مِنْ هَمَّا خَامِمَ كَهْسَتْمَمْ وَلِكِنْ مَدَتْ بَالْلَّّٰهِ نَشْشَتْمَمْ

واپسی کے وقت حضرت مفتی صاحب کے تلمیز رشید حضرت مولانا سعید الرحمن الاعظمی موجودہ مہتمم دارالعلوم ندوۃ العلماء لکھنؤریلوے اسٹیشن تک الوداع کہنے کے لئے آئے، مولانا اعظمی کو پہلی بار میں نے اسی موقع پر دیکھا، اس سفر میں جہاں میں نے مفتی صاحب سے بزرگوں کا ادب و احترام، بڑوں کی مجلس میں شرکت کے آداب سیکھے، وہیں میں نے صاف طور پر محسوس کیا کہ وہ کس طرح چھوٹوں کو بزرگوں سے روشناس

کرتے اور بڑی جگہوں کے طور و طریق سے واقف کرتے تھے،  
خدار حمت کند ایں عاشقان پاک طینت را

### سفر دہلی برائے فقہی سیمینار

☆ اس ضمن میں دوسرایا دگار تجربہ سفر دہلی کا ہے، فقیہ الاسلام حضرت مولانا قاضی مجاہد الاسلام قاسمیؒ نے جب اسلامک فقہ اکیڈمی کی بنیاد ڈالی، تو جن چند ممتاز علماء کی سربراہی میں اکیڈمی نے اپنا سفر شروع کیا، ان میں حضرت مفتی صاحب کی شخصیت سرفہرست تھی، اکیڈمی کا پہلا سیمینار بڑی شان کے ساتھ ہوا، دوسرے سیمینار کا سوالنامہ آیا تو مفتی صاحب نے اس کا ایک حصہ (کرنی نوٹ سے متعلق) مجھے مر جمت فرمایا اور اس پر تحقیق کرنے کا حکم دیا، میرے لئے گویہ بالکل نامانوس موضوع تھا، لیکن بزرگوں کے فیض صحبت کے نتیجہ میں میں نے بآسانی پندرہ دن میں اس پر اپنی تحقیق کمل کر لی، مفتی صاحب بہت خوش ہوئے، بہت زیادہ شاباشی دی، دراصل سوالنامہ کا دوسرا حصہ میرے ایک دوسرے ساتھی کے حوالہ فرمایا تھا، انہوں نے بہت زیادہ دلچسپی اور محنت کا مظاہرہ نہیں کیا، جس سے ان کو مایوسی ہوئی تھی،۔۔۔۔ مفتی صاحب کی حوصلہ افزائی سے میرے بال و پر کو پرواز ملی، میں نے اپنے تیار کردہ مقالہ کی ایک کاپی خاموشی کے ساتھ فقہ اکیڈمی کے دفتر بھیج دی، مفتی صاحب کو بھی محض اس احساس کے تحت اس کی اطلاع نہیں دی کہ میں کیا اور میری بساط کیا؟ میری رائے یا مقالہ کی اہمیت ہی کیا، اس

زمانہ میں یہ استحقاق صرف اکابر محققین کے لئے خاص تھا کہ وہ کسی مسئلہ پر اپنی رائے یا تحقیق پیش کریں، آج کی طرح قلمی یا فکری بحران کا دور نہیں تھا اور نہ ہر بواہوں کو یہ اجازت حاصل تھی کہ اپنے خیالات پریشان کو مقالہ یا تحقیق کا نام دے، اس زمانہ میں کسی نو آموز کا کسی سنجیدہ علمی موضوع پر طبع آزمائی بہت ہی غیر معمولی بات تصور کی جاتی تھی، یہی وہ احساس تھا جس نے مجھے اپنے شفیق ترین استاذ کے سامنے بھی اس تعلق سے کوئی حرف تمنا زبان پر لانے کی اجازت نہیں دی،۔۔۔ آخر سیمینار کی تاریخ قریب آگئی، دیوبند کے متعدد علماء اس میں شرکت کے لئے تیاریوں میں مصروف تھے، مفتی صاحب کے خادم کی حیثیت سے قریءہ فال ایک بار پھر میرے نام نکلا، مفتی صاحب نے بڑے اصرار کے ساتھ اس میں شرکت کرنے کا حکم دیا، خواہش تو میری بھی تھی، مفتی صاحب کے حکم سے میری آرزوں کے پر لگ گئے، میرے ایک ساتھی جناب مولانا مفتی محمد ارشد صاحب قاسمی<sup>74</sup> بھی مفتی صاحب کی ہم رکابی میں شامل ہوئے، اس طرح ہم تین آدمیوں کا قافلہ دیوبند سے دہلی کی طرف روانہ ہوا، چند گھنٹوں کے بعد ہم دہلی میں تھے، دسمبر کی کٹ کڑاتی ہوئی سردی، دہلی کا تخت بستہ موسم، فضا میں دھند چھائی ہوئی، اس پر

<sup>74</sup> - مظفر نگر یوپی کے رہنے والے ہیں، دورہ حدیث اور افتاء میں ہم لوگ ایک ساتھ رہے، بعد میں یہ معین المفتی ہوئے اور میں معین المدرس، معین المفتی کی مدت مکمل کرنے کے بعد جلال آباد مدرسہ سے ایک عرصہ تک بحیثیت مفتی اور مدرس وابستہ رہے، حضرت مولانا مسیح اللہ جلال آبادی<sup>75</sup> سے بیعت ہوئے، حضرت کے وصال کے بعد حضرت مولانا ابراہام حق ہر دوئی<sup>76</sup> سے تجدید بیعت کی اور پھر حضرت کے مجاز ہوئے، اب اپنے گاؤں بجھیری ضلع مظفر نگر یوپی میں خود ایک مدرسہ اور خانقاہ کے مہتمم اور مند نشین ہیں۔

انہتائی سرد ہوائیں، سیمینار کے تمام شرکاء گرم شیر و انیوں اور گرم ملبوسات سے آرائستہ تھے، میرے ہم درس مفتی ارشد صاحب بھی آداب موسم سرما سے پوری طرح لیس تھے، بس ایک یہ تنہ فقیر اپنی پرانی چادر بدن میں لپیٹے سردیوں سے جنگ لڑنے کی کوشش کر رہا تھا، فائیو اسٹار ٹکچر کے ماحول میں آفیقی علماء اور دانشوروں کے درمیان اپنے لباس فقر پر کبھی خفت کا احساس بھی ہوتا تھا، لیکن پھر یہی خیال باعث تسلی بنتا کہ میں کیا اور میری حقیقت کیا؟ اس سیمینار کے روح رواں اور قافلہ سالار حضرت مولانا قاضی مجاہد الاسلام قاسمیؒ کی زیارت کا پہلی بار شرف حاصل ہوا، وہ مہمانوں کے استقبال کے لئے جان و دل بچھائے ہوئے، بہت مصروف تھے، ان مصروف لمحات میں مفتی صاحب کے دو جملوں نے تعارف کا کیا، بظاہر کوئی خاص توجہ نہیں فرمائی، لیکن بعد کے واقعات سے ظاہر ہوا کہ میر انام ان کے ذہن میں تھا اور ملاقات کے بعد میری صورت بھی ان کے لوح دماغ پر نقش کا لجھر ہو گئی،۔۔۔ وقہ چائے میں جب میں نے اور مفتی ارشد صاحب نے قاضی صاحب سے ملاقات کی تو بہت محبت سے ملے اور کاونٹر پر جا کر ہمیں یہ کہہ کر سیمیناری فائلیں دلوائیں اور ہمارے ناموں پر اپنی مہر تصدیق ثبت فرمائی کہ بعد میں یہی بچے تو ہمارا کام کریں گے،۔۔۔ میر امقالہ دیگر حضرات کے مقالات کی طرح شرکاء کے درمیان تقسیم کیا گیا، مفتی صاحب کے سامنے جب میر امقالہ آیا تو انہیں حیران کن مسربت ہوئی، قیامگاہ پر فرمایا پہلے سے کیوں نہ بتایا؟ میں مقالہ کی خواندگی کرواتا، مگر میرے خواب و خیال میں یہ کہاں تھا کہ میری تحریر بھی کسی لاکن ہو گی، اکیڈمی کی طرف

سے کرنی نوٹ کا جب مجلہ شائع ہوا تو وہ مقالہ قاضی صاحبؒ نے من و عن شامل فرمایا،۔۔۔۔۔ اسی طرح دہلی سے واپسی کے وقت دیگر مندو بین کی طرح بلا طلب مجھے بھی اخراجات سفر پیش کئے گئے،۔۔۔۔۔ ظاہر ہے کہ ان تمام ثمرات کا سرچشمہ حضرت مفتی صاحبؒ کی ذات گرامی تھی، و گرنہ من ہماں خاکم کہ ہستم

### مفتی صاحب کی اولیات

☆ مفتی صاحب کی دوسری اہم خصوصیت جوان کو اپنے ہم عصر وہ سے ممتاز کرتی ہے یہ ہے کہ انہوں نے اپنے عمل کے لئے ہمیشہ ان میدانوں کو چنانجو دوسروں کے لئے مشکل تھا یا چھوڑ دیا گیا تھا، اس بنا پر اس کو ہم مفتی صاحب کی اولیات کا نام دے سکتے ہیں، ہم اس ضمن میں بطور مثال چند چیزوں کا ذکر کرتے ہیں:

### مسجد کو ایک نظام اور فلسفہ کے طور پر پیش کیا

مفتی صاحب نے دیوبند آنے سے قبل سانہہ (موگیر) کے قیام کے زمانہ میں مساجد کے موضوع پر ایک اچھوتا کام کیا اور اس کو ایک مستقل نظام اور فلسفہ کی صورت میں پیش کیا، اس سے پہلے مساجد کا اس نقطہ نظر سے کسی نے مطالعہ نہیں کیا تھا، گویہ فکر ان کو علامہ گیلانیؒ سے ملی تھی، لیکن کام مفتی صاحب نے کیا اور ایسا کیا کہ اس کا کوئی پہلو تشنہ نہیں چھوڑا، "اسلام کا نظام مساجد" کے نام سے مفتی صاحب کی یہ قلمی کاوش شائع ہوئی، یہ مفتی صاحب کی شہرہ آفاق کتاب ہے، بڑی مقبولیت حاصل ہوئی، مختلف مکتبوں

نے اسے شائع کیا، اس کے علاوہ مساجد کی تاریخی حیثیت پر بھی مفتی صاحب نے ایک بڑا قابل قدر کام کیا "تاریخ مساجد" مگر وسائل کی قلت کے سبب مفتی صاحب اس کو اس طرح تیار نہیں کر سکے جیسا وہ کرنا چاہتے تھے، اس کے لئے اسفار کی ضرورت تھی، وہ تصاویر بھی شامل کرنا چاہتے تھے، لیکن مفتی صاحب نے جس دور میں یہ کام کیا وہ بے سرو سامانی کا دور تھا، ذرائع ابلاغ و ترسیل بھی اس قدر ترقی یافتہ نہ تھے، لیکن آج کے دور میں مفتی صاحب کی منشا کے مطابق کتاب تیار کی جاسکتی ہے ۔

### کتب خانہ کو مستقل فن کی حیثیت سے روشناس کیا

اسی طرح کتب خانہ کے موضوع پر مفتی صاحب نے جو کام کئے، ممکن ہے عربی زبان کے لئے ان میں کوئی جدت نہ ہو، لیکن یورپ نے آج جس طرح اس کو مستقل فن کی صورت دی ہے، ہمارے یہاں اردو زبان میں اس کا کوئی تصور نہیں تھا، مفتی صاحب نے اپنی تحریروں میں اس کو مستقل فن کی حیثیت سے روشناس کیا، اس موضوع پر مفتی صاحب کی ایک تحریر قیام سانہ کے دور کی ہے جو انہوں نے کتب خانہ جامعہ رحمانی کے افتتاح کے موقع پر لکھی تھی، اور وہی تحریر ان کے دیوبند آنے کا سبب بی، دوسری تحریر ان کی مخطوطات کے نام سے دو جلدیوں میں ہے، یہ کتاب دارالعلوم کی لاہوریہ کے لئے لکھی گئی تھی، مفتی صاحب کا یہ ایک اہم ترین کارنامہ ہے، جو کم از کم دارالعلوم کی تاریخ میں ایک نئی پیش رفت تھی اور اس کام کو وہی شخص انجام دے سکتا ہے، جو کتابی علوم کے ساتھ شان اجتہاد بھی رکھتا ہو، جو علم کے ساتھ قلم کے میدان کا بھی شہسوار ہو، جو

جرأت رندانہ کے ساتھ بصیرت شاہانہ بھی رکھتا ہو، ظاہر ہے کہ مفتی صاحب میں یہ تمام خصوصیات پائی جاتی تھیں، جن کی بنی اسرائیل وقت کے ارباب انتظام کی نظر انتخاب آپ پر پڑی اور آپ نے اپنے بزرگوں کے اعتماد کو وقار بخشنا۔

### فرق باطلہ اور افراد سازی کی تاریخ میں نئی پیش رفت

مفتی صاحب جب دارالعلوم تشریف لائے، تو آپ نے اپنے کام کا آغاز فرق باطلہ کے رد سے کیا، اس وقت تک دارالعلوم میں فرق باطلہ کے رد کے لئے باقاعدہ کوئی شعبہ موجود نہیں تھا، مفتی صاحب کے ذریعہ اس اہم ترین شعبہ کا آغاز ہوا، اسی طرح شعبہ علوم قرآن کا آغاز بھی مفتی صاحب کے ذریعہ ہوا اور سب سے اہم بات یہ کہ اہل قلم افراد کی ٹیم تیار کرنے اور مختلف میدانوں کے لئے افراد سازی کے جس مبارک عمل کا آغاز مفتی صاحب کے ذریعہ ہوا وہ مفتی صاحب کا ایک خاص امتیاز ہے اور جس کو بلاشبہ مفتی صاحب کی اولیات میں شمار کیا جاسکتا ہے، اس شعبہ سے بعض ایسی نابغہ روزگار شخصیتیں تیار ہوئیں جو صرف مفتی صاحب اور دارالعلوم ہی کا نہیں بلکہ پوری ملت کا سرمایہ ثابت ہوئیں،

### کتب خانہ دارالعلوم کو فنی بنیادوں پر مرتب کیا

کتب خانہ دارالعلوم کی ترتیب و تنسیق کا عمل بھی یقیناً مفتی صاحب کی اولیات ہی میں شمار کیا جائے گا، مفتی صاحب کی آمد سے قبل دارالعلوم میں کتب خانہ موجود تھا اور

اس میں نادر و نایاب کتابوں کا بڑا ذخیرہ بھی موجود تھا، لیکن لا بھریری کی جو فنی ترتیب ہوتی ہے اور جس کی بنیا پر کتابوں کا تحفظ اور استفادہ سہل اور مستحکم ہوتا ہے موجود نہیں تھی، مفتی صاحب نے ملک کی مختلف لا بھریریوں کے طریق کار کام معاٹہ کیا، با قاعدہ اس کے لئے اسفار کئے اور پھر دارالعلوم کے کتب خانہ کو نئی فنی ترتیب پر استوار کیا، مفتی صاحب کے بعد بھی کتب خانہ کی ترقیات و توسعات کا سلسلہ جاری ہے اور اس میں کافی تنوع پیدا ہوا ہے، لیکن ان سب کی اساس مفتی صاحب کی اسی ابتدائی فنی ترتیب پر ہے جس سے کتب خانہ کبھی بے نیاز نہیں ہو سکتا اور نہ کتب خانہ کی تاریخ میں مفتی صاحب جیسے اولین معماروں کو فرما موش کیا جا سکتا ہے۔

بعد میں دارالعلوم ندوۃ العلماء نے بھی اپنی لا بھریری کی تنظیم کے لئے مفتی صاحب کی خدمات سے فائدہ اٹھایا، بعد میں ندوہ سے وہ چیز شائع ہوئی، لیکن اس پر مفتی صاحب کا نام موجود نہیں تھا، اس طرح ندوہ نے مفتی صاحب کے لئے اعتراف خدمت کا وہ حق ادا نہیں کیا جو اسے کرنا چاہئے تھا۔

### ترتیب فتاویٰ کا عظیم الشان کام

یہی حال دارالعلوم کے دارالافتاء کا بھی ہے، فتاویٰ کا بے پناہ ذخیرہ وہاں موجود ہے، حضرت مفتی محمد شفیع صاحب<sup>ر</sup> نے اس کی ایک دو جلدیں مرتب کی تھیں اس کے بعد عرصہ ہوا یہ سلسلہ موقوف ہو چکا تھا، ضرورت تھی کہ ترتیب فتاویٰ کا مستقل شعبہ قائم کیا جائے، جہاں با قاعدہ ترتیب فتاویٰ کا کام انجام دیا جائے، حضرت حکیم الاسلام

قاری محمد طیب صاحب <sup>رحمۃ اللہ علیہ</sup> مہتمم دارالعلوم دیوبند کی خداداد بصیرت اور حسن انتظام نے اس شعبہ کو وجود بخشنا، اور اس کے اولین خادم کی حیثیت سے مفتی صاحب کو وہاں مقرر کیا گیا، مفتی صاحب نے دہائیوں پر محیط بکھرے ہوئے فتاویٰ کے سمندر میں غواصی کی اور ان کو موضوعاتی طور پر مرتب کرنے اور حوالوں کے ساتھ مزین کرنے کا کام شروع کیا، کام اتنے سلیقہ اور فقیہانہ بصیرت کے ساتھ شروع کیا گیا کہ اس کی پہلی جلد منظر عام پر آتے ہی علمی دنیا میں مفتی صاحب کی دھوم مچ گئی، اس پر مفتی صاحب کا شاندار تحقیقی مقدمہ فقہ و فتاویٰ کے اصول و مقدمات کے باب میں مستقل رہنمای کتاب کی حیثیت رکھتا ہے، حضرت مہتمم صاحب <sup>رحمۃ اللہ علیہ</sup> کے پاس ہر طرف سے تحسین و آفرین کے پیامات موصول ہوئے، مفتی صاحب کا حوصلہ بلند ہوا، اس کی مسلسل کئی جلدیں آگئیں، پورے ملک میں مفتی صاحب کی شہرت "مرتب فتاویٰ دارالعلوم" کی حیثیت سے ہو گئی، اس کی بارہ جلدیں آئی تحسین، کہ دارالعلوم کے حالات بدل گئے، نئی جماعت اور نئی انتظامیہ نے کام سنبھالا، کام کو سمجھنے میں اس کوئی سال لگے، ادھر مفتی صاحب کے قویٰ کمزور ہو گئے، ناموافق حالات اور پیغم صدمات و حادثات نے ان کو دل شکستہ کر دیا تھا، پھر بھی ترتیب کا کام وہ بخوبی کر سکتے تھے، چنانچہ میں نے اپنے عہد طالب علمی میں ان کو ترتیب کا کام کرتے ہوئے دیکھا تھا، بلکہ عملی طور پر اس میں شرکت بھی کی تھی، لیکن پتہ نہیں کیوں ایسے کہنہ مشق اور بصیرت مند فقیہ سے استفادہ کرنے کے بجائے ان سے محرومی کو گوارا کیا گیا، یہ بھی خبر نہیں کہ ان کی مرتب کر دہ تیرھوں جلد کیا ہوئی؟ ۔۔۔۔ دارالعلوم سے فتاویٰ کی

تیرھویں جلد شائع ہوئی لیکن اس پر مفتی صاحب کا نام موجود نہیں تھا،۔۔۔ حالانکہ ضعف اور بڑھاپے کی وجہ سے اگر فی الواقع کام میں کچھ کمی بھی رہ گئی تھی تو بھی ایک قدیم خدمتگار اور بزرگ عالم و فقیہ ہونے کے ناطے ان کا نام بھی اس پر ہونا چاہئے تھا، اس سے خود اس کتاب کی اہمیت دو چند ہوتی اس لئے کہ فقہی موضوعات پر مفتی صاحب نے جتنا لکھا ہے اور بصیرت و آگہی کی روشنائی میں ڈبو کر لکھا ہے کہ معاصر علماء میں شاید ہی کوئی اور نام پیش کیا جاسکے۔

**مجموعہ قوانین اسلام (مسلم پر سنل لاء)** کا مسودہ تیار کیا  
 آل انڈیا مسلم پر سنل لاء بورڈ کی تاسیس ہوئی، امیر شریعت رابع حضرت مولانا سید منت اللہ رحمانی حمفیتی صاحب کی قلمی و فقہی صلاحیت اور ان کے طریقہ کار سے بے حد متاثر تھے، حضرت امیرؒ نے بارہا مفتی صاحب کی تحسین کرتے ہوئے ارشاد فرمایا "مفہی صاحب! آپ کے کام اور وقت میں بڑی برکت ہے" یہ بات مفتی صاحب نے مجھ سے کئی بار نقل فرمائی، حضرت امیرؒ مسلم پر سنل لاء بورڈ کے بانی ہی نہیں بلکہ تاحیات اس کے روح روائی بھی رہے، کسی کام میں ان کی رائے کی مرکزی اہمیت ہوتی تھی، انہوں نے مسلم پر سنل لاء سے متعلق مسائل کا ایک قانونی مجموعہ عصری ترتیب پر لانے کا فیصلہ کیا جس کو وعدۃ التوں میں حوالہ کے طور پر پیش کیا جاسکے، تمام اراکین بورڈ نے اس کی تائید کی، اس قانونی مجموعہ کا مسودہ تیار کرنے کی ذمہ داری جس شگفتہ نگار فقیہ، عصر حاضر کے نباض اور قانونی نزاکتوں کے رمز شاش عالم دین کے حصے میں آئی وہ مفتی صاحب کی

شخصیت تھی، حضرت مہتمم دارالعلوم (جو آل انڈیا مسلم پرنسپل لاء بورڈ کے اوپرین صدر عالیٰ قدر بھی تھے) نے باقاعدہ مفتی صاحب کی طویل رخصت منظور فرمائی اور مفتی صاحب نے مہینوں موں گیر میں قیام فرمائے کہ حضرت امیر کی نگرانی میں مسودہ کا کام مکمل کیا، اس طرح غیر اسلامی ہندوستان میں مسلمانوں کا پہلا قانونی دستاویزی مجموعہ (بزبان اردو) مفتی صاحب کے نوک قلم سے وجود میں آیا، جو علماء و فقہاء اور قانونی ماہرین کی کمیٹیوں کی نظر ثانی اور نظر نہائی کے بعد شائع ہوا۔

### دارورسن سے پنجہ آزمائی

ہمارے وقت کے دارالافتاء میں مفتی صاحب واحد ایسے فقیہ تھے جنہوں نے کتاب و قلم کی بادیہ پیمائی کے ساتھ دارورسن سے بھی پنجہ آزمائی کی تھی، متو سے درجہنگے تک پیدل سفر کیا، جنگ آزادی کی تحریک میں بنفس نفیس شریک ہوئے، انقلابی تقریروں سے لوگوں کے دل گرمائے، قید و بند کی صعوبتیں اٹھائیں، لیکن جب اس کا صلہ ملنے کا وقت آیا تو گوشہ نشینی میں عافیت محسوس کی، ہندوستان کے نقلی مجاہدین آزادی سرکاری وظائف و سہولیات پر عیش کرتے رہے اور حقیقی مجاہدین گوشہ گمانی میں نان شبینہ کے محتاج رہے۔

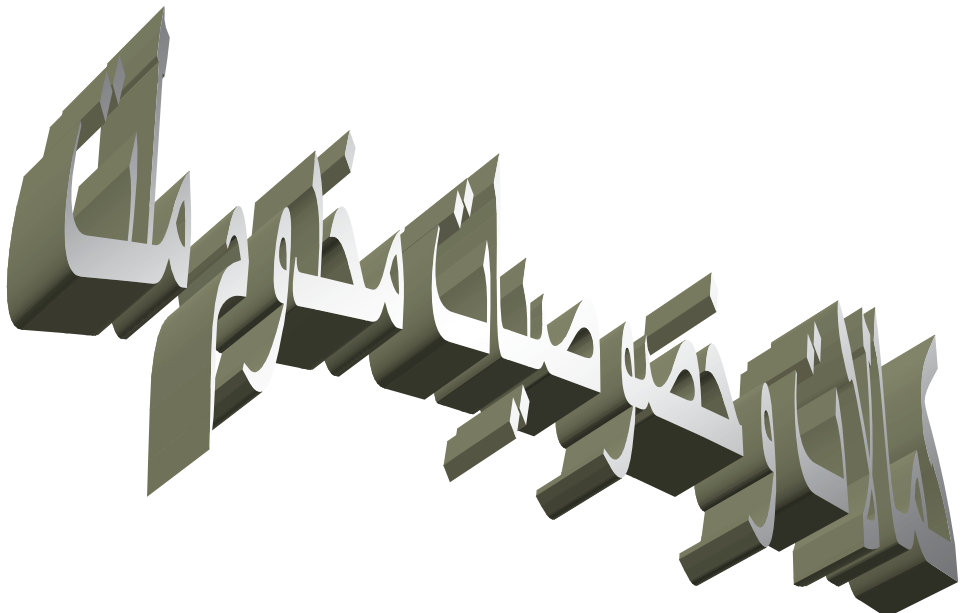
### مختلف رنگوں کا بے نظیر امتران

مفتی صاحب کو شروع سے جن اکابر اصحاب علم و تحقیق اور اعیان زہد و تقویٰ کی

مصاحبت حاصل ہوئی اور مختلف فکر و نظر کے عبارت رو روز گار سے ان کو استفادہ کے موقع حاصل ہوئے اس نے ان کو بحر بیکر اس میں تبدیل کر دیا تھا،۔۔۔۔۔ انہوں نے دیوبند کا نصاب بھی پڑھا تھا اور ندوہ کے طرز تعلیم سے بھی استفادہ کیا تھا،۔۔۔۔۔ مکتب سلیمانی کے بھی آداب سیکھے اور درسگاہ حبیب سے بھی فیض پایا تھا،۔۔۔۔۔ تصوف و احسان میں انوار مدنیٰ سے بھی روشنی پائی اور شجرہ طوبی کے شمرہ طیب بھی ثابت ہوئے،۔۔۔۔۔ سلسلہ چشتیہ کامڈا ق بھی پایا اور نقشبندیت کارنگ بھی خوب زیب دیا، اس طرح مفتی صاحب کی شخصیت علم و فن اور روح و معنی کے مختلف سمندروں کا مجموعہ اور فضل و کمال کا مجمع البحار تھی، فرحمہ اللہ۔

اللہ پاک ان کے ساتھ کرم کا معاملہ فرمائے، ان کی خدمات کو قبول فرمائے، اور آنے والی نسلوں کے لئے ان کو صدقہ جاریہ بنائے آمین۔

جان کر مجملہ خاصان میخانہ تجھے مدتوں رویا کریں گے جام و پیمانہ تجھے



جناب مولانا مفتی محمد فخر عالم نعماںی

استاذ جامعہ ربانی منور واشریف، سمستی پور (بہار الہند)  
 خالق کائنات نے یہ دنیا اس انداز سے بنائی ہے کہ اس میں  
 خوشی و غم راحت و تکلیف دونوں چیزیں ساتھ چلتی ہیں، یہاں نہ خالص  
 خوشی ہے اور نہ خالص غم، اس لئے اس دنیا میں رہنے والوں کے ساتھ غموں  
 اور صدموں کا پیش آنا کوئی تعجب خیز بات نہیں ہے، لیکن بعض صدمے اور غم  
 ایسے جائکاہ ہوتے ہیں کہ ان کا اثر پوری امت پر پڑتا ہے، آسانی سے ان کو  
 فراموش کرنا اور ان کے زخموں کا مندل ہونا ممکن نہیں ہوتا۔

۳۱/ مارچ ۲۰۱۱ء کو اسی طرح کا ایک عظیم صدمہ بر صیغہ میں  
 شریعت کے سب سے مستحکم قلعہ اور اشاعت دین کے عظیم مرکزدار العلوم  
 دیوبند کے سینئر مفتی، آل انڈیا مسلم پرنسپل لاء بورڈ کی مجلس تاسیسی اور مجلس

عاملہ کے رکن رکین، اسلامک فقہ اکیڈمی انڈیا کے صدر عالی قدر، امارت شرعیہ بہار، اڑیسہ، جھاڑھنڈ کے معزز رکن شوری اور مختلف دینی درسگاہوں کے سرپرست اور بیشمار علماء، ارباب افتاء اور اہل قلم کے استاذ و مرتبی، مایہ ناز قلم کار، نرم خو، نرم گفتار، پیکر تواضع و انسار، فقیہ امت، تبع سنت، شیخ طریقت، مخدوم ملت، حضرت مولانا مفتی محمد ظفیر الدین صاحب مفتاحی<sup>گی</sup> کی وفات کا پیش آیا، جس نے امت مسلمہ کو جھنجھوڑ کر رکھ دیا، ان کی مفارقت پر ملت کا ہر فرد رنجیدہ اور سوگوار ہے۔

حامی شاعر نے اپنے سردار قبیلہ کیلئے جو کہا تھا ممکن ہے اس میں کچھ مبالغہ ہو لیکن ہمارے لئے تو یہ عین واقعہ ہے: فماکان قیس ہلکہ ہلکہ واحد \* ولکنہ بنیان قوم تھدّ ما اے قیس! تیری موت ایک شخص کی موت نہیں، ایک خاندان کا حادثہ نہیں، تیری موت سے پوری قوم کی بنیاد میں منہدم ہو گئی ہیں۔

اے قیس! بے شک یہ غم، غم ذات نہیں، غم کائنات ہے، غم فرد نہیں، غم جہاں ہے، اس لئے ہم اگر قبر پر روئیں تو کوئی ہمیں ملامت نہ کرے۔

حضرت مفتی صاحب کی جامع کمالات شخصیت کی حیات کا ہر پہلو قابل صدر شک و فخر ہے، اور سمجھ میں کچھ نہیں آتا کہ چھیڑیں داستان کیسے؟ کس کا

ذکر کیا جائے اور کسے چھوڑا جائے؟ ہر گوشہ بے پناہ کشش رکھتا ہے اور بزبان حال کہتا ہے کہ جا ایں جا است،..... حضرت مفتی صاحب بے پناہ صلاحیتوں اور بے شمار خوبیوں کے مالک تھے، آپ کی نظر مومنانہ، دل عارفانہ، زبان و قلم عالمانہ، انداز دلبرانہ، فکر ناصحانہ، مزاج داعیانہ، درس فقیہانہ، خطاب مصلحانہ، خلق کریمانہ، کردار حکیمانہ، ظاہر فقیرانہ، ہمت غازیانہ، زندگی مجاہدانہ، موت عاشقانہ، ایسا شخص جو ہر طبقہ ہر جماعت پر یکساں اثر انداز ہو اور ہر میدان اور مجمع پر چھا جائے اور حاضرین کے معیار کو سامنے رکھ کر ان کے معیار کے مطابق بات کرے ..... سچی بات یہ ہے کہ اس طرح کی شخصیتیں صدیوں میں پیدا ہوتی ہیں، حضرت مفتی صاحب کے تمام کمالات و خصوصیات کا احاطہ مختصر مقالہ میں انتہائی دشوار ہے، چند خصوصیات درج کی جاتی ہیں:

### سادگی

پہلی بات مفتی صاحب کی سادگی اور سذاجت، معمولی کپڑا، عام قسم کی عینک، سیدھی سادھی جوتی، سفر میں تھیلا بھی معمولی، جہاں ٹھہرائیے ٹھہر جائیں، جہاں بیٹھا یئے بیٹھ جائیں، عامی سے عامی بھی دعوت دے تو قبول کر لیں، نہ ہٹونہ بچو، نہ خدم و حشم کی فوج، نہ گفتگو میں کوئی تکلف، نہ نشست و برخواست میں کوئی تضنیع، یہی ہمارے بزرگوں کا بھی طریقہ تھا، جو ایمان کا اہم جز بھی ہے، (آل بذادۃ من الایمان) سلف کا یہ طرز عمل مفتی صاحب کی زندگی میں

بدرجہ اتم موجود تھا، آپ کا رہن سہن ہو یا خوراک و پوشاک، سفر یا حضر ہو یا خلوت و جلوت، طلباء کے سامنے ہوں یا علماء کے درمیان، ہر موقع پر سادگی کو حضرت مفتی صاحب میں لوگوں نے مشاہدہ کیا ہے، کوئی دو شخص بھی ایسے نہیں ملیں گے جن کو آپ کی سادگی میں اختلاف ہو، گویا سادگی آپ کی خمیر میں شامل تھی۔

### تواضع و انکسار

دوسراؤ صرف تواضع و انکساری ہے، تواضع و انکساری جس نے اختیار کی اللہ تعالیٰ اسے عزت و رفت عطا فرماتے ہیں،

(من تواضع اللہ رفعہ اللہ)

حضرت مفتی صاحبؒ اپنے عہد کے بڑے مصنفین اور اصحاب قلم میں تھے، بلکہ قلم کے بادشاہ کہے جاتے تھے، ملک و بیرون ملک ان کی تحریروں کو قبول عام حاصل ہوا تھا، بر صغیر کی سب سے بڑی درسگاہ میں منصب افتاء پر فائز تھے، لیکن کہیں سے کبر و تعلیٰ کا حساس چھو کر بھی نہیں گیا تھا، بڑے ہوں معاصر و ہم عمر ہوں یا شاگرد اور خرد ہر ایک کے ساتھ تواضع وجہ کاؤ اور بچھاؤ کی کیفیت، چھوٹوں سے بھی ایسی بے تکلف گفتگو جیسے دوست کسی دوست سے کرتا ہے، گویا ہر وقت آپ کے سامنے حضرت عمرؓ کی نصیحت رہا کرتی تھی (لاترکبو ابز ذونا ولا تاکلوا نقیا ولا تلبسوا ر قیقا ولا تغلقوا

ابوابکم دون حوانج الناس)

یعنی عمدہ گھوڑوں پر سواری نہ کرو، میدے کی چپاتی نہ کھاؤ، باریک (اعلیٰ) کپڑا نہ پہنو، اور لوگوں کی ضرورتوں کے آگے اپنے دروازہ بند نہ کرو۔

### وقت کی حفاظت اور علمی مشاغل کا اہتمام

حضرت مفتی صاحب نے فتاویٰ نویسی، کتب خانہ کی ترتیب اور ترتیب فتاویٰ کے دشوار کاموں کے ساتھ ساتھ جس طرح اپنے تصنیفی شغل کو جاری رکھا، کتابیں اور مقالات لکھتے رہے اور علمی مجالس کو رونق بخشتے رہے وہ ایک قابل تقلید عمل ہے، سفر کی حالت میں کہیں پلیٹ فارم پر رکنا پڑا ٹرین آنے میں دیر ہے تو بیگ سے کاغذ نکالا جیب سے قلم اور لکھنے میں مشغول ہو گئے، اپنی جائے اقامت میں تو بدرجہ اولیٰ لکھنے پڑھنے کا کام سر انجام دیتے، اسی لئے ان کے وقت اور قلم میں برکت تھی، خود حضرت مفتی صاحب اپنی کتاب ”زندگی کا علمی سفر“ میں ترتیب فتاویٰ و ترتیب کتب خانہ کا ذکر کرتے ہوئے فرماتے ہیں کہ پہلے میں تفسیر اور اس سے متعلق ساری عربی فارسی اردو اور دیگر زبان کی تفسیریں اتر وائیں، اس کے بعد چھٹائی شروع کی، عربی ایک طرف فارسی دوسری طرف اردو تیسرا طرف اور دیگر زبان کی تفسیریں چوتھی طرف چار ڈھیر لگ گئے، پھر عربی تفسیروں کے کئی حصے کئے مثلاً نفس تفسیر، شروع و حواشی

تفسیر، احکام القرآن، لغات القرآن، اسباب و شان نزول پھر ناسخ و منسوخ وغیرہ، اسی طرح اردو اور فارسی کی بھی ترتیب قائم کی ہر ایک کو الگ الگ خانوں میں رکھوادیا پھر پورے کتب خانہ کی ترتیب اسی نجح پر کی گئی، تفسیر، حدیث، پھر فقہ، اصول فقہ، علم کلام، علم تصوف، اسرار شریعت اس طرح ہر فن کے مختلف خانے بنائے جو کتابیں جس خانے کی تھیں اس میں رکھی گئیں، اسی طرح پورا کتب خانہ مرتب ہوا، پرانے رجسٹر اٹھوادیئے گئے، نئے فارم چھپوائے گئے، اس کے بعد کارڈ سسٹم جاری کیا گیا، دہلی سے کارڈ اور کیپین لائے گئے، اس طرح پورے کتب خانہ کی نئی ترتیب عمل میں آئی، ساری کتابوں کو نئے قلم سے نمبرات لکھوائے گئے، تاکہ کتابوں کے نکالنے میں دشواری نہ ہو، مطبوعات سے فارغ ہو کر مخطوطات پر کام شروع کیا، قلمی کتابوں کا حصہ الگ کیا گیا، پھر ان تمام قلمی کتابوں کا دو جلدیں میں تعارف لکھا گیا، جسے ارباب شوریٰ اور دیگر یونیورسیٹی کے ریسرچ سے متعلق اساتذہ نے کافی پسند کیا اور ساتھ ہی میری محنت کی داد بھی دی، یہ سارے کام خاکسار نے تنہا انجام دیئے، تعارف میں مصنف کا نام سن وفات مختصر مگر جامع تعارف لکھا گیا، اور کتابوں کا حوالہ مع صفحہ دیا گیا اور لکھا گیا کہ مصنف کے حالات فلاں کتاب میں فلاں صفحہ پر پڑھے جائیں۔

## ترتیب فتاویٰ دارالعلوم

اسی کے ساتھ خارج میں فتاویٰ دارالعلوم کی جلدیں مرتب ہوتی رہیں اور چھپتی رہیں بارہ سال میں بارہ جلدیں بحمد اللہ چھپ گئیں، میں نے دارالافتاء کی فتویٰ نویسی کی تلافی کا کام ترتیب فتویٰ سے لیا، تمام مسائل کے حوالے مختلف کتابوں سے لکھے، نظر و سعی ہوتی رہی میرا علم گھٹا نہیں اللہ کے فضل و کرم سے اس میں اضافہ ہوتا رہا، گویا میں نے اپنے کو زندہ رکھنے کی دونوں جہتوں سے سعی کی، کتب خانہ کی ترتیب سے بھی اور ترتیب فتاویٰ کی جہت سے بھی ترتیب فتاویٰ کا کام ہر زمانے میں خاکسار سے ہی متعلق رہا، خارجی اوقات میں یہ خدمت بصد شوق انجام دیتا رہا، اس کے علاوہ اپنی تصانیف بھی الگ سے چھپتی رہیں۔

میرے کتب خانہ میں تبادلے کے بعد دارالافتاء میں حضرت مفتی محمود صاحب مدظلہ، اور حضرت مفتی نظام الدین صاحب مدظلہ بلائے گئے یہ دونوں حضرات وہاں میرے تبادلے کے بعد آئے، دارالافتاء میں ۱۳۷۶ھ سے ۱۳۸۲ھ تک چھ سال مسلسل رہا، اس کے بعد بھی ہر سال جب دارالافتاء کا کام زیادہ بڑھ جاتا اور ڈاک جمع ہو جاتی تو اہتمام کی طرف سے دارالافتاء مجھے بھیجا جاتا رہا، یا کوئی مفتی حج میں گئے تو ان کے غائبانے میں خدمت افتاء سپرد ہوتی رہی، صبر و سکون سے جو خدمت سپرد ہوتی رہی اس کے انجام سے کوئی کوتاہی

نہیں ہونے دی، بلکہ محنت سے اپنے فرائض انجام دیتا رہا، اوقات مدرسہ میں کتب خانہ کا کام کرتا تھا اور خارج میں ترتیب فتاویٰ اور تصنیف کا۔

اللہ تعالیٰ نے وقت میں برکت دے رکھی تھی، امیر شریعت رابع حضرت مولانا منت اللہ صاحب رحمانی رحمۃ اللہ علیہ فرماتے تھے کہ مفتی صاحب! آپ کے کاموں میں بڑی برکت نظر آتی ہے، پتہ نہیں کس وقت یہ سارے کام کرتے ہیں (زندگی کا علمی سفر صفحہ: ۱۲۲)

### تفقہ فی الدین

تفقہ فی الدین ایک بڑی نعمت ہے حدیث میں اسے ”من اراد اللہ بہ خیراً یفقہہ فی الدین“ (جسے خیر دینا ہوتا ہے اسے اللہ تعالیٰ دین کی سمجھ دیتا ہے) سے تعبیر کیا گیا، تفقہ کیلئے حالات زمانہ سے باخبری، رفتار عصر پر نظر، گرد و پیش اور ماحول کے مشکلات و مسائل سے واقفیت ضروری ہے، جو نیا فکر و فلسفہ سرگرم عمل ہے، جو نئی ایجادات و تحقیقات ہو رہی ہیں ان کا جانا لازمی ہے، ہمارے فقہاء اس بات پر متفق ہیں کہ تفقہ کیلئے قرآن و حدیث، اصول اور قواعد شریعہ کے ساتھ ہی زمانہ، عرف و عادات اور افکار و خیالات و نظریات وغیرہ کا جانا بھی ضروری ہے، جو ان سے ناواقف ہو وہ تفقہ کا اہل نہیں ہے، اس کو وہ یوں تعبیر کرتے ہیں (من لم یعرف اہل زمانہ فهو جاہل) کہ جو اپنے زمانے سے آگاہ نہیں وہ قضاء و افتاء کے باب میں

جاہل ہیں، حضرت مفتی صاحب کی بہت ساری کتابیں اور فقہی مقالات چھپ چکے ہیں ان سے معلوم ہوتا ہے کہ مختلف نئے مسائل و افکار پر ان کی گہری نظر تھی، لکھنے والے نے ان مسائل کا سرسری مطالعہ نہیں بلکہ گہرا ادراک و شعور حاصل کیا ہے۔

## آخری بات

یہ ہے کہ عام طور پر لوگ سمجھتے ہیں کہ علم و تحقیق کے کام اور لوح و قلم کی خدمت کیلئے ضروری ہے کہ بارونق شہر ہو علمی چہل پہل ہو بڑا کتب خانہ اور علمی ماحول ہو، لیکن حضرت مفتی صاحب نے سانحہ جیسے کورڈہ دیہات اور ایک ابتدائی مدرسہ میں رہ کر بھی تصنیف و تالیف کا اچھا خاصا کام کیا، اور وہیں اسلام کا نظام مساجد اور نظام عفت و عصمت جیسی نادرہ روزگار کتابیں مرتب فرمائیں جس کی علامہ سید سلیمان ندویؒ، مولانا مناظر احسن گیلانی اور مولانا حبیب الرحمن اعظمی جیسے اکابر علماء اور مولانا عبدالماجد دریا آبادی جیسے ادیب نے داد دی، اور ندوۃ المصنفین جیسے وقیع اور باوقار ادارہ نے شائع کیا، اس میں ہم نوجوان فضلاء کیلئے سبق ہے، اگر انسان عزم مکرم کا مالک ہو اور علم پیغم کا خو گر تو وہ علم و تحقیق کے مراکز سے دور رہ کر بھی بہتر کام انجام دے سکتا ہے، خدا بخشے بہت سی خوبیاں تھیں جانے والے میں، بہر حال حضرت مفتی

صاحب علیہ الرحمہ گوناگوں خوبیوں کے مالک تھے، آپ کو خداداد صلاحیت ملی تھی، صدیوں میں اس طرح کا عالم پیدا ہوتا ہے۔

ہزاروں سال نرگس اپنی بے نوری پہ روتی ہے  
بڑی مشکل سے ہوتا ہے چمن میں دیدہ و رپیدا

حضرت مفتی صاحب کی زندگی جدید مسلم نسل کو یہ ثبت پیغام دیتی ہے کہ میری موت کو ماتم کا عنوان نہ بناؤ بلکہ اس کو عزم نو کا عنوان بناؤ، ملت کے کام کو جہاں میں نے چھوڑا ہے وہاں سے آغاز کر کے آگے بڑھو، اپنی محنت کو مسلسل جاری رکھو یہاں تک کہ تم اس کی آخری منزل پر پہونچ جاؤ۔

اللہ تعالیٰ سے دعا ہے کہ حضرت مفتی صاحب کی بال بال مغفرت فرمائے، جنت کے اعلیٰ مقام میں جگہ دے، ان کے رخصت ہونے سے جو خلاء پیدا ہو گیا ہے اسے پر فرمائے، امت مسلمہ کو ان کا نعم البدل عطا فرمائے، نئی نسل میں ایسے لوگ پیدا فرمائے جو ان کی راہ پر چلیں، آمین یا رب العالمین۔

# ایک جامع شخصیت

مولانا شاہ امان اللہ ندوی

استاذ شعبہ ادب عربی جامعہ ربانی منوروا شریف سمیتی پور بہار حضرت مولانا مفتی ظفیر الدین صاحب مفتاحیؒ کی شخصیت ایک بہت بڑے مفسر و فقیہ اور مصنف و خطیب، اور ناقابل فراموش مری کی تھی، آپ کی رحلت کے بعد آپ کا خلا پر ہونا مشکل ہے، آپ پیکر متنوع کمالات اور جامع شخصیات تھے۔

## بھیتیت مفسر

اللہ نے آپ کو گوناگوں علوم و فنون سے نوازا تھا، یہیک وقت آپ کئی متضاد علوم و فنون کے ماهر اور کہنہ مشق شخصیت تھے، اللہ نے آپ کو علم تفسیر کی دولت سے بھی نوازا تھا، آپ قرآن پاک پڑھتے پڑھتے اس کے معانی میں گم ہو جاتے تھے، اس سلسلے میں آپ نے حضرت مولانا سید سلیمان ندویؒ سے رابطہ کیا، اور سید صاحب نے آپ کی حوصلہ افزائی فرمائی اور ابتداً بعد نماز فخر درس قرآن شروع کیا، بڑی مقبولیت اور پذیرائی ہوئی، ایک دن وہ آیا کہ مسند درس تفسیر بیٹھے، آپ کا طریقہ تدریس یہ تھا کہ آپ جس آیت کی تفسیر

بیان کرتے اسے قلمبند کر لیتے، آہستہ آہستہ ایک بڑا ذخیرہ جمع ہو گیا، لیکن نہ جانے یہ علمی مسودہ کہاں چلا گیا، یہ علمی خسارہ علمی ادارہ میں ہوا۔ آپ اپنی تفسیر سے شغف کی بنیاد پر شعبہ مطالعہ علوم قرآنی کے ذمہ دار بھی بنائے گئے، جس میں فاضل طلبہ داخل کئے جاتے اور آپ کی ماتحتی میں فن تفسیر کا ذوق پیدا کرتے، مولانا اپنے زمانہ طالب علمی میں تفسیر سے اپنی شغف کا حال بتاتے ہوئے رقمطر از ہیں کہ

”میں جب جلالین پڑھ رہا تھا تو اس کے ساتھ تفسیر معلم التنزیل بالاستیعاب پڑھتا تھا اور ہر آیت کو سمجھنے کی کوشش کرتا تھا“  
مولانا کے اسی شغف نے فن تفسیر کا وہ کام کروایا جو بعد میں چل کر ”درس قرآن“ کے نام سے شائع ہوا، جس کی خصوصیت یہ ہے کہ یہ ایک رواں دواں تفسیر بن گئی، علمی حلقوں میں اس کی بڑی پذیرائی ہے، آپ کی اس تفسیر میں قدیم و جدید عربی اور اردو تفاسیر سے اخذ واستفادہ کیا گیا ہے، اور طرز یہ اپنائی گئی ہے کہ سب سے پہلے آیت قرآنی بعدہ اس کے نیچے تحت اللفظ حضرت مولانا شاہ رفیع الدین صاحب کا ترجمہ اور اس کے بعد حضرت ججۃ الاسلام کا بامحاورہ ترجمہ، پھر آپ کی آسان تفسیری عبارت، جو یہ بتاتی ہے کہ یہ بہت بڑے نکتہ رس مفسر کی کتاب ہے۔

## بھیثیت فقیہ

آپ موقع شاش، رمز آشنا، جدید و قدیم اصطلاحات سے واقف فقیہ تھے، آپ کے اندر ایک فقیہ کی تمام تر صفات و خوبیاں موجود تھیں، حضرت مولانا فضیل الرحمن ہلال عثمانی آپ کی فقاہت کی ایک داستان سناتے ہیں۔

”میرے یہاں مالیر کوٹلہ میں میرے ایک فتویٰ پر بڑا تنازع کھڑا ہو گیا تھا، طلاق کا معاملہ تھا شوہر نے یہاں کی زبان میں اپنی بیوی کو کہہ دیا کہ ”میں چھڈی“ مطلب یہ کہ میں نے تمہیں چھوڑ دیا، میرا خیال یہ تھا کہ ”چھوڑ دیا“ کنایہ ہے اس سے طلاق بائیں واقع ہو گئی، معاملہ دیوبند پہنچ گیا، اس وقت آپ کے ساتھ مفتی احمد علی سعید صاحب بھی دارالافتاء میں ہوتے تھے، ان کا اصرار تھا کہ چھڈی یا چھوڑ دی صریح طلاق ہے، مگر آپ نے اپنی فقہی بصیرت کی روشنی میں دلائل کے ساتھ یہ ثابت کیا کہ یہ طلاق بائیں ہے۔

آپ کو ادلهٗ اربعہ کے ساتھ عرف سے مکمل واقفیت حاصل تھی، آپ جدید مسائل کو قدیم شرعی ترازو سے قول کر کامل دلائل کی روشنی میں باہر نکالتے تھے، اس سلسلے میں آپ کے فتاویٰ واضح ثبوت ہیں۔

## بھیثیت خطیب

آپ ایک بہترین خطیب بھی تھے، جن لوگوں نے آپ کی

تقاریر سنی ہیں ان کو یہ اندازہ ہو گا کہ ان کی تقریر میں دردمندانہ نصیحت بھی ہوتی تھی اور جوش و ولہ بھی، خاص کر جب طلبہ کو نصیحت کرتے تو ان کے سامنے اپنادل کھول کر رکھ دیتے تھے۔

آپ چھوٹے چھوٹے عام فہم مفردات و مرکبات کے ڈھلنے ہوئے ایسے جملے بولتے جو بڑے بڑے مقرریوں کے جملوں میں نہیں پایا جاتا، نہ آپ لفظوں سے شو خی کرتے جو سامعین کیلئے باعث تکان ہو، نہ جملوں کو دراز اور پر ہیچ بناتے، جو سامعین کیلئے ہمت شکن ہو، بالکل سادہ لوحی، اخلاص و صدق اور دل کی گہرائی و گیرائی کے ساتھ نہایت آسانی کے ساتھ سامعین کے سامنے اپنے دل کی بات کہہ جاتے، اور یہی سادگی عوام و خواص پر گہرا اثر چھوڑتی تھی۔

مجھے یاد آتا ہے کہ جامعہ ربانی منور واشریف کی نئی عمارت کے افتتاح کے موقع پر آپ کی شرکت ہوئی تھی، آپ کے چاہنے والے پروانوں کا بے قابو بھیڑ، اس کو پار کر کے بمشکل اسٹیچ تک آپ کو پہونچایا گیا، تقریباً رات کے گیارہ یا بارہ نج رہے تھے، مولانا نے اپنی زبان سے یہ کہا کہ اب میں بہت بوڑھا ہو گیا ہوں، ورنہ تو جوانی کے زمانہ میں خطابت کا شہنشاہ تھا، مولانا نے اپنے متعلق بجا فرمایا تھا، اس وقت اپنی کم علمی و کم ظرفی کے باعث ہنسی آئی تھی، لیکن آج جب آپ کے حالات زندگی پڑھنے کا موقع ملا تو احساس ہوا کہ واقعی مولانا

خطابت کے شہنشاہ تھے۔

### بھیثیت مری

آپ طلبہ کیلئے مشق و مری استاذ تھے، بالکل باپ کی طرح، آپ کی پدرانہ اپنا تیت، مریانہ بر تاؤ، اور بزرگانہ شفقت طلبہ کو آپ سے زیادہ قریب ہونے پر آمادہ کرتی۔

حضرت مولانا نور عالم خلیل امینی فرماتے ہیں کہ ”

آپ ہمارے استاذ ہیں اور آپ سے زیادہ تعلق کی وجہ یہ ہے کہ میں بغرض استفادہ آپ کے پاس کسی بھی وقت کسی بھی حال میں ان کے پاس جاتا تو آپ خندہ پیشانی سے خوش آمدید کہتے، اور اس طرح خوش ہوتے، گویا کہ میرے ہی انتظار میں بیٹھے ہوں، اور یہ سب کے ساتھ ہوتا، اور سب کو ایسا ہی محسوس ہوتا، اگر پڑھتے لکھتے ہوتے تب بھی وہ میرے یا کسی کے آدمکنے سے کبیدہ نہ ہوتے" ۔

آپ کا مری ہونے کی حیثیت سے ایک نمایاں وصف یہ تھا کہ آپ اپنے سے چھوٹے کی کامیابی کو یا اپنے شاگرد کی کامیابی کو اپنی کامیابی تصور کرتے تھے، اور یہ آپ کے مخلص مری ہونے کی سب سے بڑی دلیل ہے، جب کہ بہت سے بڑے لوگ ایسے ہیں جو اپنے چھوٹوں کو آگے جاتے دیکھ کر رنجیدہ ہوتے ہیں، کیونکہ وہ ان کو اپنی تزلی کا سبب سمجھتے ہیں، آپ کا تعلق اپنے

چھوٹوں سے ایسا تھا جیسا کہ ایک شفیق باپ کا بیٹے سے، اور ایک حلیم و کریم اور تجربہ کار، خلوص شعار، شیخ کا سچی طلب رکھنے والے مرید سے۔

### بھیتیت مصنف

اللہ تعالیٰ نے آپ کو قلمی ذوق عطا فرمایا تھا، اس لئے آپ مایہ ناز مصنف بھی تھے، علم صرف دماغ میں ہو اور صفحہ قرطاس پر منتقل نہ ہو تو اس کی عمر بہت کم ہوتی ہے، اس میں کی کیا قیمت جو رگ نازک کے خلوت میں تو موجود ہو اور جام وینا کی جلوت تک نہ پہنچ سکے۔

کامیاب تحریر کیلئے یہ بھی ضروری ہے کہ وہ ادب کے روشن لباس میں سامنے آئے، ورنہ وہ تحریر قبول عام اور خلعت دوام حاصل نہ کر سکے گی، یہی وجہ ہے کہ بہت سے علماء کی کتابیں علم کے وزن اور معانی کے عمق کے باوجود زیادہ قبول نہ ہو سکیں وہ طاق میں رکھی رہیں، پھر طاق نسیان کا گلہستہ بن گئیں کیونکہ وہ ادب و انشاء کی چاشنی سے محروم تھیں یہ کمی آپ کی تصانیف میں نہیں ملتی ہے۔

آپ خود اپنی کتاب ”زندگی کا علمی سفر“ میں لکھتے ہیں کہ ”میں نے لکھنے میں کبھی کسی تکلف کو راہ نما نہیں بنایا، بس بلا اراہ بلا تکلف بے غیر کسی آورد کے اپنے آپ کو لکھنے کا عادی بنایا“ غالباً اسی وجہ سے آپ کی تحریر میں طوالت نہ تکرار، الفاظ کا الجھاؤ اور نہ جملوں کا تزادف، اور نہ الفاظ و تعبیرات کا

اسراف بیجا، آپ کی طبیعت کی نرمی و گذازی اور سادگی اور خوش اخلاقی کا اثر آپ کی طرز تحریر پر بھی ہے۔

آپ نے سب سے پہلی کتاب قیام سانحہ ضلع بیگو سرائے کے زمانہ میں ”اسلام کا نظام مساجد“ لکھی اور اس کے فوراً ہی بعد دوسری کتاب ”اسلام کا نظام عفت و عصمت“ منصہ شہود پر آئی، ان دونوں کتابوں نے آپ کو علمی دنیا میں معروف و مشہور کر دیا، اسی کتاب کی وجہ سے کہ آپ کو دارالعلوم دیوبند میں قائم شدہ شعبہ نشر و اشاعت میں رد مودودیت کیلئے بلایا گیا، اور آپ کی ذمہ داری یہ تھی کہ آپ جماعت اسلامی کے خلاف اپنے قلم کی جوانی دیکھائیں، اس شعبہ سے آپ کی سب سے پہلی کتاب ”جماعت اسلامی کے دینی رجحانات“ شائع ہوئی، آپ کی عظیم تحریری و تصنیفی صلاحیت کا مظاہرہ مضامین کی شکل میں مجلہ ”البرہان“ ماہنامہ ”دارالعلوم“ اور الفرقان میں بھی دیکھنے کو ملتا تھا۔

آپ زود قلم اور خوش رقم تھے، حضرت مولانا خالد سیف اللہ صاحب رحمانی لکھتے ہیں کہ ”آپ سفر کی حالت میں ہوتے، کسی پلیٹ فارم پر رکنا پڑتا، ٹرین آنے میں دیر ہوتی تو بیگ سے کاغذ اور جیب سے قلم نکالتے اور لکھنے میں مشغول ہو جاتے، اپنی جائے اقامت میں مزید برآں لکھنے پڑھنے کا اہتمام کرتے تھے، اللہ نے آپ کے وقت اور قلم میں برکت دی تھی، آپ

سفر و حضر دونوں میں لکھنے پڑھنے کا کام انجام دیتے تھے، آپ نے تقریباً ساٹھ کتابیں تصنیف کی اور ہر کتاب اپنے مضامین میں انفرادی مقام رکھتی ہے، اور یہی انفرادیت قبولیت کی وجہ بنی ہے۔

اولئک آبائی فجئنی بمثلہم \* اذا جمعتنا یا جریر المجامع

# مدتوں رویا کریں گے جام و پیمانہ تجھے

مولانا کمال اختر قاسمی صلحاء وی

(ادارہ تحقیقات اسلامی علی گڑھ)

مادر علمی دارالعلوم دیوبند میں عربی کے سال اول میں میرا  
داخلہ ہو گیا تھا، عربی چہارم تک مفتی صاحب<sup>ر</sup> سے میرا کوئی خاص تعلق نہیں  
تھا، طفویلیت کا زمانہ کہیے، شخصیت شناسی کا میرا دور تک واسطہ نہیں تھا، بس اتنا  
سمجھتا تھا کہ ایک انہنائی بزرگ صفات کے مفتی صاحب ہیں، انہیں تہذیب الافکار  
کے افتتاحی یا اختتامی اجلاس یا کبھی مسجد قدیم کے بالائی حصہ میں زیارت  
و مصافحہ کا شرف ہو جایا کرتا تھا۔

عربی پنجم کے سال میں تعریف و تعارف کا ذوق ابھرا، تہذیب  
الافکار کے تعلق سے مفتی صاحب کے پاس جانا شروع ہوا، پہلی ملاقات میں آپ  
کی شخصیت کے مختلف مظاہر دیکھنے کو ملے، آپ کی گفتگو اور بات چیت سے  
چند اس بڑا پن نظر نہیں آرہا تھا، ہم لوگوں کو کیا عام لوگوں کے لئے بھی ان  
سے ملنے میں کوئی حجاب نہیں تھا، اپنے مشفق برادر محترم جناب اختر امام عادل  
قاسمی صاحب کی معیت میں حضرت مفتی صاحب<sup>ر</sup> کے پاس تعارفی ملاقات کے  
لئے گیا، اس کے بعد حضرت مفتی صاحب<sup>ر</sup> سے قربت و تعلق میں اور اضافہ ہو

گیا، دن میں دو مرتبہ ضرور حاضر ہو جایا کرتا تھا، آپ کو اخبار کی کچھ سرخیاں اور بعض اہم تفصیلی خبریں پڑھ کر سناتا، ایک عرصہ تک یہ سلسلہ چلتا رہا، بالآخر حضرت مفتی صاحب شدت ضعف کی وجہ سے دارالعلوم سے رسمی تعلق ختم کر کے اپنے وطن لوٹ آئے۔

۱۳۲۲ھ مطابق ۱۹۲۶ء میں ہندوستان کے ایک مردم خیز اور علمی سر سبزی رکھنے والے صوبہ بہار میں چرخ نادرہ کار نے وہ گوہر افشاری کی جس سے ایک عالم نے سیرابی حاصل کی اور اپنی علمی تشنگی کو اس شراب طہور سے بجھایا، یہ ذات حضرت استاذالاساتذہ نامور مصنف، فقیہ عصر اور تبحر عالم دین مفتی ظفیر الدین مفتاحی کی تھی۔

آپ کے کام کا اصل میدان تصنیف و تالیف رہا اسی نے آپ کو بلندی کے بام عروج تک پہونچا دیا، آپ ہوش سنبھالنے کے بعد مسلسل لکھتے رہے، اسلام کا نظام مساجد، اسلام کا نظام عفت و عصمت، اسلام کا نظام امن، جیسی کتابیں تصنیف کرنا جبکہ اس وقت اس طرح کی کتابیں تو درکنار ضروری مصادر و مراجع کا فراہم ہونا بھی آسان نہ تھا اور ایک ایک مسئلہ کی تحقیق کے لئے دور دراز کا سفر کرنا پڑتا تھا، انتہک کوشش کرنا پڑتی تھی، مصنف کو مواد اکٹھا کرنے کیلئے خود ہی محنت کرنی پڑتی تھی اور حوالوں کی تلاش میں بڑا وقت لگانا پڑتا تھا، ایسے پر مشقت دور میں آپ نے ایسی ایسی محقق کتابیں تصنیف کیں کہ

لوگ انگشت بدندال رہ گئے۔

یہاں تک کہ اسلام کا نظام مساجد پڑھنے کے بعد علامہ مناظر احسن گیلانیؒ کہہ اٹھے کہ: مساجد کے متعلق اتنی جامعیت کے ساتھ تمام پہلوؤں پر اتنی حاوی کتاب نہ صرف اردو بلکہ عربی اور فارسی میں بھی میری نظر سے نہیں گزری"

تصنیف و تالیف کے عمل کو انہوں نے زندگی کی ضرورت بنا لیا تھا اور کسی نہ کسی موضوع پر خامہ فرسائی کرنا ان کا خاص امتیاز تھا، اسی کا نتیجہ ہے کہ انہوں نے خاموشی سے درجنوں کتابیں تصنیف کر ڈالیں، آپ کی سب سے اہم تصنیف حضرت مولانا مفتی عزیز الرحمن صاحب عثمانی دیوبندیؒ کے فتاوی بارہ جلدوں میں ترتیب ہے۔

### اخلاق و کمالات

مولانا نہایت سادہ نفس لیکن حد سے زیادہ پروقار تھے، متواضع اور مسکنن مزاج شخص تھے، آپ کی وضع قطع ہر طرح کے تکلف و تضیع سے پاک گویا کہ آپ اس شعر کے مصدق تھے،

تکلف سے بری ہے حسن ذاتی      قبائے گل میں گل بوٹا کہاں ہے

آپ کی باتیں انتہائی سادہ اور رہن سہن اتنا معمولی تھا کہ ملنے والوں کو احساس تک نہ ہوتا کہ وہ اتنے بڑے مصنف اور نامور عالم دین سے ملاقات کر رہے ہیں، گھرائی کے باوجود آپ کی گفتگو یا رہن سہن سے کبھی رعب و داب، بڑائی و خود پسندی اور طفظہ کا احساس نہ ہوتا، میزبانی کا بڑا اہتمام فرماتے، چھوٹے سے چھوٹا کام کرنے پر بھی اس قدر دعاوں سے نوازتے کہ وہ باغ باغ ہو جاتا، طلبہ کے ساتھ ہمیشہ گھلے ملے رہتے اور کبھی کسی طالب علم کو آپ سے رابطہ کرنے میں کوئی تکلف نہ ہوتا تھا، آپ پھوٹ کو تربیت دینے میں ماہر تھے، علمی صلاحیتیں ایسی تھی کہ چاہتے تو بڑے طمطراق سے اور اپنی حیثیت منوا کر رہتے، مگر جملہ دینی و اخلاقی صفات کے باوجود آپ کی سادہ اور بے تکلف زندگی لوگوں کیلئے حجاب بنی رہی، اور آپ وہاں وہ مقام حاصل نہ کر سکے جو آپ کا حق تھا، اتنی تصنیفات کے باوجود آپ نے کبھی نام و نمود اور شہرت و ناموری کی آرزو نہیں کی، مولانا کیلئے یہ بات کافی تھی کہ ان کی کتاب سے امت کو فائدہ پہونچ رہا ہے، یہ اخلاص جو آج عنقاء ہو چکا ہے چراغ لیکر ڈھوندنے سے بھی نہیں ملتا۔ یہی وہ اخلاص ہے جس نے بڑے بڑے لوگوں کوحتی کہ اساتذہ کو ان کا احترام کرنے پر مجبور کر دیا، اس درمیان تصنیف و تالیف کی بے پناہ مشغولیتوں کے باوجود سبق کی پابندی فرمائی بغیر شدید عذر کے کبھی ناغہ نہیں کیا۔

باجود یہ کہ آپ ماہر و مربی استاذ تھے، درس و تدریس میں آپ کو یہ طوبی حاصل تھا، پھر بھی مادر علمی میں تدریس کا موقع فرماہم نہیں کیا جاسکا،..... یہ سوال کئی لوگوں کو حیران کرتا ہے۔

آفتاب علم و عمل جس کی چکا چوند روشنی سے صحراء و دریا روشن تھے اور جسکی علمی تابناکی کے آگے خورشید اور مہ وانجم سراغنندہ تھے ۱۵ / ربیع الثانی ۱۴۳۲ھ / مارچ ۱۹۱۴ء ۸۵ سال کی عمر میں غروب ہو گیا اور اپنے علم و تقویٰ، تواضع و وسعت نظر اور بلندی فکر کی ایسی مثال قائم کی جو بعد والوں کیلئے مشعل راہ ثابت ہو گی۔

# آنپیدنے ع حیات

(فقیہ کبیر حضرت مفتی محمد ظفیر الدین صاحب مفتاحی )

مولانا مفتی محمد فخر عالم نعمنی  
خادم التدریس والافتاء جامعہ ربانی منور واشریف

نام:- محمد ظفیر الدین

والد کا نام:- محمد سمس الدین

تاریخ پیدائش:- ۲۱ / شعبان المظشم ۱۳۲۳ھ مطابق ۷ / مارچ ۱۹۲۶ء  
وطن:- پورہ نوڈیہا در بھنگہ بہار (پورہ نوڈیہا در بھنگہ شہر سے پانچ کیلو میٹر کے  
فاصلے پر واقع ہے)

ابتدائی تعلیم:- اردو، قرآن شریف، گاؤں کے مکتب میں اور پھر مدرسہ محمودیہ  
راج پور نیپال۔

ثانوی تعلیم:- فارسی و متوسط عربی، مدرسہ وارث العلوم چھپرہ (بہار)  
تکمیل تعلیم:- جامعہ مفتاح العلوم مئو (یوپی) از ۹ / شوال ۱۳۵۹ھ تا شعبان

۱۳۶۳ھـ۔

**مشہور اساتذہ:-** حضرت مولانا عبدالرحمن صاحب<sup>ر</sup> امیر شریعت خامس بہار اڑیسہ، محدث جلیل امیر الہند حضرت مولانا حبیب الرحمن صاحب اعظمی، مجاهد ملت حضرت مولانا عبداللطیف صاحب نعمانی<sup>ر</sup>، حضرت مولانا حلیم عطاشاہ، حضرت مولانا محمد ناظم ندوی<sup>ر</sup>، حضرت مولانا حمید الدین صاحب<sup>ر</sup>، حضرت مولانا محمد اسحاق سندیلوی<sup>ر</sup> اور حضرت علامہ سید سلیمان ندوی<sup>ر</sup> سے بھی استفادہ کیا۔  
**تدریس:-** جامعہ مفتاح العلوم متعدد معدن العلوم نگرام لکھنؤ، دارالعلوم معینیہ سانحہ (بیکو سرائے)، دارالعلوم دیوبند سہارنپور۔

**مخصوص تلامذہ:-** مولانا محمد ولی رحمانی صاحب، مولانا محفوظ الرحمن صاحب شاہین جمالی، مولانا سعید الرحمن اعظمی، مولانا محمد رضوان القاسمی در بھنگوی ثم حیدر آبادی، مولانا ابراہیم گجراتی، مولانا سمیع اللہ گونڈوی، مولانا ریاست علی شیر کوٹی، مولانا عبد اللہ شکلیل گیاوی اور مفتی اختر امام عادل صاحب قاسمی سمستی پوری وغیرہ۔

**اصلاحی تعلق:-** علامہ سید سلیمان ندوی<sup>ر</sup>، امیر شریعت خامس حضرت مولانا عبدالرحمن صاحب<sup>ر</sup>۔

**بیعت و ارشاد کی تعلیم و اجازت:-** شیخ الاسلام حضرت مولانا سید حسین احمد مدنی

”ان کے وصال کے بعد حکیم الاسلام حضرت قاری محمد طیب صاحب“ حضرت مولانا فضل اللہ رحمانی ”خفید حضرت مولانا محمد علی مونگیری“

عہدے اور ذمہ داریاں:- صدر اسلام فقہ اکیڈمی انڈیا، رکن رکنیں آل انڈیا مسلم پرسنل لاء بورڈ، معزز رکن شوری امارت شرعیہ بہار وغیرہ۔

تصنیفات و تالیفات:- نظام مساجد، نظام عفت و عصمت، نظام امن، نظام تربیت، نظام تعمیر سیرت، جماعت اسلامی کے دینی رجحانات، جرم و سزا کتاب و سنت کی روشنی میں، نظام حیات، مشاہیر علمائے دیوبند، دارالعلوم دیوبند کا قیام اور پس منظر، فتاوی دارالعلوم مدلل مکمل بارہ جلدیں، تعارف مخطوطات، کتب خانہ دارالعلوم دیوبند دو جلد، دارالعلوم ایک عظیم مکتب فکر، مسائل حج، درس قرآن، حضرت نانو توی ایک مثالی شخصیت، تذکرہ مولانا عبد اللطیف نعماںی، تذکرہ مولانا عبدالرشید رانی ساگری، امارت شرعیہ کتاب و سنت کی روشنی میں، حکیم الاسلام اور ان کی مجالس، تفسیر حل القرآن پر عنوانات کا اضافہ، ہندوستان میں نظام تعلیم و تربیت پر عنوانات کا اضافہ، اسلامی حکومت کے نقش و نگار، ترجمہ در مختار از ابتداء تا ختم کتاب الطلاق، زندگی کا علمی سفر، حیات گیلانی ”اور علمی مراسلے وغیرہ۔

حلیہ:- دہرا بدن، او سط قد و قامت، کھلا ہوارنگ، کشادہ پیشانی، سفید اور ہلکی ڈاڑھی، بڑھاپے کی غماز آنکھیں۔

لباس:- دوپلی ٹوپی، سفید کرتا، نصف پنڈلی تک اور اس کے کچھ نیچے تک پائچا جامہ، کبھی کبھی شروانی، ہاتھ میں عصائے پیری۔

اخلاقی و صفاتی حلیہ:- نظر مومنانہ، دل عارفانہ، زبان و قلم عالمانہ، انداز دلبرانہ، فکر ناصحانہ، مزاج داعیانہ، درس فقیہانہ، خطاب مصلحانہ، خلق کریمانہ، کردار حکیمانہ، ظاہر فقیرانہ، ہمت غازیانہ، زندگی مجاہدانہ، موت عاشقانہ۔

وفات:- ۱۳/ مارچ ۱۹۷۸ء مطابق ۲۵/ ربیع الآخر ۱۴۳۲ھ بروز جمعرات۔

# منظومات

جناب مولانا احمد سجاد ساجد آلقاسمی صاحب (در بھنگ)

خلف اکبر حضرت مفتی محمد ظفیر الدین مفتاحی

## لِلَّٰهِ الْمُسْكِ بُو تِیرِی

زبان پہ نام ترا، دل میں آرزو تیری  
ہمیشہ آنکھوں کو رہتی ہے جستجو تیری

وہ عطریز، سکوں بخش اور جاں افروز  
دلوں میں نقش ابھی تک ہے گفتگو تیری

اے جلوہ گاہ دل و دیدہ! اس شبستار میں  
ہر ایک سمت پر یشاں ہے اب بھی بو تیری

اے ناز گلبن و گلشن چمن میں پھیلی ہے  
نسیم و نکہت جاں بخش چار سو تیری

اے جان میکدہ، اے آفتاں خلق حسین  
تمام رندوں میں ضرب المثل ہے خو تیری

ترے جمال کی پاکیزگی ہے پیش نظر  
 شناور مدح بھی لکھتا ہوں باوضوٰ تیری  
 نہ جانے کیوں مجھے اکثر جگاتی شب میں  
 صدائے شیریں جو لگتی ہے ہو بہوٰ تیری  
 خدائے پاک بہ فیض نشاط بادہ کشان  
 بروز حشر بچا لے گا آبروٰ تیری  
 سرور ساجد سادہ مزاج کا باعث  
 ہے ذکر خیر ترا یاد مشک بُو تیری

# قطعات

جناب مولانا احمد سجاد ساجد آلقا سی صاحب (در بھنگ)

مسرت دل میں آنکھوں میں چمک ہے  
ابھی کچھ کام کرنے کی للک ہے  
مری فکر و نظر شعر و سخن میں  
مرے والد کی یادوں کی مہک ہے

وہ جن کا نام مشہور زمن ہے  
مری تعلیم میں ان کا جتن ہے  
ز ہے ابا کی آہ صحیح گاہی  
نگاہوں میں سرور علم و فن ہے

یہ والد نے کہا فکر و نظر سے  
تمہارے علم کا فیضان بر سے  
نہ یہ کہ نظریہ قائم کرو تم

مرے کہنے سے یا لوگوں کے ڈرے

مرے ابا کو تھی سب سے محبت

مزاجاً نرم حق گوئی کی جرأت

شعور و عقل و دانش کے تھے پیکر

مگر بس سادگی تھی ان کی زینت

عظیم المرتبت، سب کے ہی خواہ

وہ صاحب دل، قلم کے تھے شہنشاہ

بوقت مرگ والد باصفا کی

زبان پر جاری تھا بس قل هو اللہ

اہتمام مجلس آرائی گئی

قدر شعر و فکر و دانائی گئی

تجھ سے طاقت تھی، ترے جانے کے بعد

زیست کی ساری توانائی گئی

اے مفسر، اے فقیہ بے بدل  
 انصاری تیری تھی ضرب المثل  
 کام آنا اوروں کے تھا تیرا کام  
 مشتعل راہ ہدیٰ تیرا عمل

وہ گئے چہرے کی تابانی گئی  
 بزم کی رونق گل افشا نی گئی  
 پہلے خوشیاں تھیں میسراب کھاں  
 قدر نعمت آج پہچانی گئی

اے فقیہ بے بدل روشن صفات  
 تھی منور علم دیں سے تیری ذات  
 تیری ہر تحریر تیرا ہر عمل  
 سب کے سب ہیں باقیات الصالحات



Website : [www.jamiarabbani.org](http://www.jamiarabbani.org)

*Published by :*  
**Mufti Zafeeruddin Academy &  
Idara Dawat-e-Haq Jamia Rabbani**